DANIEL BERNHABDT

KASIH
ALLAH




Cinta Agape Allah atau Eros

Daftar Isi

PENDAHULUAN ......oiiiiiiiii e s s 3
CINTA AGAPE ... e 6
AGAPE SALIB ... e 2
EROS ... e 4
KESIMPULAN ..ottt s 62

Buku pendamping untuk pelajaran Kasih Agape Allah

Edisi pertama, September 2024. Edisi
kedua, Januari 2025.



Pengantar

Dalam Kitab Suci kita membaca bahwa Allah adalah kasih'. Kata yang digunakan
dalam bahasa Yunani asli adalah agape?. Bahasa Yunani memiliki beberapa kata
selain agape untuk kata "kasih" dalam bahasa Inggris. Apa artinya bahwa Allah
adalah kasih agape? Bagaimana Kitab Suci menggambarkan dan mengungkapkan
kasih agape Allah? Bagaimana kehidupan Kristus di bumi ini menampakkan kasih
agape-Nya? Mengapa begitu banyak umat Allah, dan terutama para pemimpin
pada zaman Kristus, menemukan diri mereka kesulitan menerima pengungkapan
ini dari Allah? Apa konsep-konsep yang menghalangi penerimaan mereka
terhadap Kristus? Apakah hal yang sama dapat terjadi pada kita? Apa pengaruh-
pengaruh asal Hellenik yang menghambat penyebaran Kristen awal, dan masih
berlanjut hingga hari ini? Bagaimana kasih agape surgawi ini dibandingkan dengan
kasih manusia, dan dengan kasih dalam filsafat?

Dalam mempertimbangkan semua pertanyaan ini, kita perlu menyebutkan bahwa
ada beberapa kasus di mana kata "agape" digunakan dengan makna yang berbeda
dari yang diterapkan pada Allah. Misalnya, pertimbangkan ayat berikut:

1 Yohanes 2:¥ Janganlah mencintai [agape] dunia, ataupun segala
sesuatu yang ada di dalamnya. Jika ada orang yang mencintai [agape]
dunia, maka kasih [agape] Bapa tidak ada padanya.

Kita melihat bahwa manusia dapat mencintai dunia dengan agape. Faktanya, kita
melihatnya dalam pengalaman Demas:

2 Timotius 4:'° Demas telah meninggalkan aku, karena ia mencintai dunia
ini, dan telah pergi ke Tesalonika; ...

Namun, kita melihat bahwa jika seseorang mencintai dunia dengan agape, apa
yang tidak dimilikinya? Dia tidak memiliki agape Allah. Oleh karena itu, agape
untuk dunia memiliki arti yang berbeda dari agape Allah. Mengapa?

1 Yohanes 2:'% Segala sesuatu yang ada di dunia ini, yaitu keinginan
daging, keinginan mata, dan keangkuhan hidup, bukanlah berasal dari
Bapa, tetapi berasal dari dunia.

Segala sesuatu yang ada di dunia, yaitu keinginan dan hasrat untuk memuaskan
diri sendiri, bukanlah dari Allah. Oleh karena itu, kita menemukan bahwa cinta
terhadap hal-hal duniawi bukanlah dari Allah karena hal itu asing bagi-Nya. Hal

11 Yohanes 4:8

2 Dalam buku kecil ini, kita akan membahas cinta agape secara umum, menggunakan kata agape,
tanpa membahas detail apakah dalam teks asli akar kata tersebut adalah kata kerja agapao, kata
benda agape, atau variasi lain dari kata yang sama seperti agapate, agapao, dll.



yang serupa terjadi dengan kedamaian:

Yohanes 14:* Damai sejahtera Kutinggalkan bagimu, damai sejahtera-Ku
Kuberikan kepadamu: bukan seperti yang dunia berikan, Aku
memberikannya kepadamu. Janganlah hatimu gelisah, dan janganlah
takut.

Yesus berkata bahwa dunia memberi damai, tetapi itu bukan damai-Nya. Dunia
mungkin menyebutnya damai, tetapi damai yang sejati dan satu-satunya yang ada
adalah damai yang dapat diberikan oleh Kristus. Karena itu, la kemudian berkata:

Yohanes 16:3 Hal-hal ini Aku katakan kepadamu, supaya dalam Aku
kamu mempunyai damai sejahtera. Di dunia kamu akan mengalami
penderitaan; tetapi bersukacitalah, Aku telah mengalahkan dunia.

Damai sejahtera ada di dalam Kristus; di luar Dia, yaitu di dunia, tidak ada damai
sejahtera, tetapi hanya kesusahan. Demikian pula, Allah adalah kasih agape, dan
meskipun kasih terhadap dunia disebut kasih agape beberapa kali3, itu bukanlah
kasih agape Allah, dan bukanlah kasih yang sesungguhnya, karena kasih Bapa
tidak ada pada orang yang mengasihi dunia, dan karenanya ada kebencian
terhadap Anak Allah yang terkasih:

Yohanes 15:*% Jika dunia membenci kamu, ketahuilah bahwa dunia telah
membenci Aku sebelum membenci kamu. *° Jika kamu berasal dari dunia,
dunia akan mengasihi [phileo] orang-orangnya sendiri; tetapi karena
kamu bukan dari dunia, Aku telah memilih kamu dari dunia, oleh karena
itu dunia membenci kamu.

Cinta dunia itu, kebencian itu, mengandung kematian:

Yohanes 8:* ... Yesus berkata kepada mereka, "lika kamu anak-anak
Abraham, kamu akan melakukan pekerjaan Abraham. *° Tetapi sekarang
kamu berusaha untuk membunuh Aku, seorang vyang telah
memberitahukan kepadamu kebenaran yang Aku dengar dari Allah: hal
itu tidak dilakukan oleh Abraham. ** Kamu melakukan perbuatan
ayahmu. ... ® Yesus berkata kepada mereka, "Jika Allah adalah Bapamu,
kamu akan mengasihi [agape] Aku: sebab Aku datang dari Allah; Aku
tidak datang dari diri-Ku sendiri, tetapi Dia yang mengutus Aku. ... *
Kamu adalah anak-anak iblis, dan kamu akan melakukan keinginan
ayahmu. Dia adalah pembunuh sejak awal, dan dia tidak tinggal dalam
kebenaran, ...

Dan jika cinta dunia secara intrinsik mengandung pembunuhan Anak Allah,

3 Lukas 11:43; Yohanes 3:19; 12:43; 2 Petrus 2:15.



bagaimana bisa disebut cinta? Jelas itu bukan cinta, dan sama seperti Kristus
berkenan menggunakan kata damai untuk apa yang orang sebut damai tetapi
bukan damai yang sejati, demikian pula Firman Allah menyebut agape sebagai
cinta yang bukan agape Allah atau cinta, tetapi yang orang sebut demikian.

Yesaya 55:% Sebab pikiran-Ku bukanlah pikiranmu, dan jalan-jalanmu
bukanlah jalan-jalan-Ku, demikianlah firman TUHAN. ° Sebab seperti langit
lebih tinggi dari pada bumi, demikianlah jalan-jalan-Ku lebih tinggi dari
pada jalan-jalanmu, dan pikiran-Ku lebih tinggi dari pada pikiranmu.

Oleh karena itu, penelitian ini akan berusaha menunjukkan dan memberikan
makna kepada Agape Allah, Agape yang ada dalam Allah, dengan melihat
kehidupan dan ajaran Yesus serta kesaksian para rasul-Nya. Dan di sana kita akan
melihat bahwa cara Yesus, Yohanes, dan Paulus mendefinisikan Agape Allah
membuatnya mustahil untuk memiliki kesamaan dengan cinta dunia, karena tidak
ada kesamaan antara Kristus dan Belial.

Penulis buku saku ini telah merangkum Agape dan Eros®, sebuah buku yang ditulis
oleh Anders Nygren. Buku ini pertama kali diterbitkan pada tahun 1930-an, dalam
dua bagian, dan awalnya ditulis dalam bahasa Swedia. Buku saku ini merupakan
ringkasan saya atas Bagian | dari buku tersebut, beserta catatan dan komentar
saya sendiri. Dengan demikian, jika pembaca ingin mengetahui pendapat Anders
Nygren, meskipun struktur dan garis besar pemikiran Nygren dapat ditemukan di
sini, kami menyarankan untuk membaca karya terbitannya langsung, mengingat
pengurangan, komentar tambahan, dan perluasan yang saya lakukan mungkin
tidak sepenuhnya mencerminkan pemikiran penulis Agape dan Eros.

Agape Allah

Ketika mencari Alkitab untuk titik awal menetapkan dasar kasih Allah, seseorang
mungkin tergoda untuk melihat terlebih dahulu perintah dua lapis tentang kasih.

Markus 12:¥ Dan engkau harus mengasihi Tuhan Allahmu dengan
segenap hatimu, dan dengan segenap jiwamu, dan dengan segenap akal
budimu, dan dengan segenap kekuatanmu: inilah perintah yang pertama.
31 Dan perintah yang kedua sama dengan itu, yaitu: Kasihilah sesamamu
manusia seperti dirimu sendiri. Tidak ada perintah lain yang lebih besar
dari pada kedua perintah ini.

4 Nygren Anders, (1930, 1936), Agape and Eros, Harper &amp; Row Publishers Inc.
https.//en.wikipedia.org/wiki/Agape_and_Eros


https://en.wikipedia.org/wiki/Agape_and_Eros

Di sini kita memiliki dua perintah besar. Namun, jika kita mulai membangun
konsep cinta agape Allah dari perintah tersebut, kita akan menghambat
pemahaman kita tentang agape, mengingat bahwa perintah adalah sesuatu yang
dituntut. Hal ini mungkin mengejutkan kita: bagaimana mungkin sesuatu seperti
cinta bisa dituntut? Tepat karena prasangka ini, lebih baik tidak memulai analisis
tentang cinta agape dari perintah.

Perintah-perintah yang disebutkan oleh Yesus terdapat di awal Perjanjian Lama®,
tetapi hanya dalam kedatangan-Nya dan hidup-Nya di bumi inilah kita diberikan
pengungkapan yang lengkap dan total tentang cinta agape Allah. Dalam arti ini,
Yesuslah yang sepenuhnya mendefinisikan ulang konsep tersebut. Meskipun
pengungkapan cinta itu telah dilakukan sebelumnya, umat manusia
membutuhkan pemahaman tentang arti sejati cinta.

Jadi, dari mana kita dapat memulai untuk membangun konsep cinta agape? Kita
akan melakukannya melalui apa yang Yesus katakan dalam Khotbah di Bukit. Dan
kita akan melakukannya tepatnya sebagai kontras terhadap ajaran-ajaran Farisi,
bahkan sebagai kontras terhadap apa yang tertulis dalam sebagian Taurat. Kristus,
dalam Khotbah di Bukit-Nya, sepenuhnya mendefinisikan ulang makna
sebenarnya dari perintah tersebut:

Matius 5:® Kamu telah mendengar bahwa dikatakan, 'Mata ganti mata,
gigi ganti gigi. 3° Tetapi Aku berkata kepadamu, Janganlah kamu melawan
orang yang jahat. Jika ada orang yang menampar pipi kananmu,
berikanlah juga pipi kirimu kepadanya.*® Dan jika ada orang yang
menggugatmu di pengadilan dan mengambil jubahmu, berikanlah juga
jubahmu kepadanya.** Dan siapa pun yang memaksa kamu berjalan
sejauh satu mil, berjalanlah bersama dia sejauh dua mil.*> Berikanlah
kepada orang yang meminta kepadamu, dan janganlah menolak orang
yang meminjam kepadamu.”® Kamu telah mendengar bahwa telah
dikatakan, 'Kasihilah sesamamu dan bencilah musuhmu.** Tetapi Aku
berkata kepadamu, Kasihilah musuhmu, berkatilah orang vyang
mengutukimu, berbuatlah baik kepada orang yang membencimu, dan
berdoalah bagi orang yang memperlakukanmu dengan kejam dan
menganiaya kamu; *° Supaya kamu menjadi anak-anak Bapamu yang di
sorga; sebab la membuat matahari-Nya terbit atas orang yang jahat dan
atas orang yang baik, dan menurunkan hujan bagi orang yang benar dan
bagi orang yang tidak benar.

Kamu telah mendengar tentang hubungan yang harus kamu jalin dengan
tetanggamu, kata Yesus kepada mereka; namun, “Aku berkata kepadamu,

5 Ulangan 6:4, 5; Imamat 19:18, 34



kasihilah musuhmu”. Hal ini jelas berbeda dengan hukum balas dendam “mata
ganti mata dan gigi dengan gigi®, prinsip keadilan yang ketat yang tertulis dalam
Taurat. Alasan Yesus memberikan ajakan ini patut diperhatikan. Kasih terhadap
musuh tidak boleh didasarkan pada kebencian kita terhadap orang lain, tetapi
pada kasih Allah terhadap orang-orang jahat. Alasan kasih ini adalah karena Allah
membuat matahari terbit bagi orang baik dan orang jahat, dan memberikan
berkat hujan bagi orang benar dan orang yang tidak benar. Dengan kata lain, cinta
terhadap musuh memiliki dasar pada kenyataan bahwa Allah mencintai baik
orang benar maupun orang jahat, dan dengan cara inilah, dengan mencintai
musuh-musuh kita, kita menjadi anak-anak Bapa di surga.

Dan di sini, saya ingin mengusulkan, inilah kunci di mana kita dapat mulai
membangun konsep cinta agape. Persekutuan dengan Allah lah yang memberikan
makna dan arti pada cinta agape Allah. Dan tepat di titik inilah kita melihat agama
Farisi bertabrakan secara langsung dengan ajaran Yesus. Sebab Yesus tidak datang
untuk mendirikan agama baru. Dia sendiri berkata:

Matius 5:Y Janganlah kamu menyangka bahwa Aku datang untuk
meniadakan hukum Taurat atau kitab para nabi. Aku tidak datang untuk
meniadakan, melainkan untuk menggenapinya.

Bukan hanya la tidak datang untuk mendirikan agama baru, tetapi la datang untuk
menggenapi dan hidup sesuai dengan agama Taurat! la juga tidak datang untuk
mengumumkan Allah yang baru. Allah Perjanjian Lama, Allah Abraham, Ishak, dan
Yakub, adalah Allah-Nya sendiri’. Apa yang Yesus coba bawa bukanlah ide baru
tentang Allah atau hukum-hukum-Nya dan pesan-pesan-Nya, tetapi tentang
persekutuan manusia dengan Allah. Yang membedakan hal ini tepatnya adalah
yang menimbulkan konflik dengan kepemimpinan agama pada zamannya. Apa isi
pesan yang membedakan ini? Yesus berkata:

Markus 2:Y ... Aku datang bukan untuk memanggil orang benar, tetapi
orang berdosa agar bertobat.

Dengan kalimat ini, la menghancurkan seluruh skala nilai kesalehan Farisi yang
intrinsik dan legalistik. Bagi mereka, ini adalah serangan langsung terhadap nilai-
nilai agama yang dominan. Mengapa? Karena dalam pengalaman agama tersebut,
terdapat perbedaan antara yang adil dan yang tidak adil. Terdapat perbedaan nilai
antara yang baik dan yang buruk. Dan perasaan nilai ini didorong oleh perasaan
agama. Dalam pandangan ini, orang yang benar mencintai hukum Allah, dan
bukan sekadar dalam arti hukum yang kaku seperti yang biasanya dipahami. Ada
hubungan antara orang religius dan hukum. Orang religius, dalam merenungkan

6 Keluaran 21:23-24; Imamat 24:19-20
7 Yohanes 20:17



hukum, merasa tertarik padanya, ia bergembira dalam hukum Tuhan.
Ketaatannya pada hukum itulah yang memberinya nilai dan membuatnya
diterima di hadapan Tuhan, dan di situlah ia menemukan kegembiraan. Dan
dengan pemahaman nilai ini, ia membaca, misalnya:

Mazmur 1:! Berbahagialah orang yang tidak berjalan menurut nasihat
orang fasik, tidak berdiri di jalan orang berdosa, dan tidak duduk di kursi
orang ejek. ? Tetapi kesukaannya adalah pada hukum Tuhan; dan pada
hukum-Nya ia bermeditasi siang dan malam. 3 Ia akan seperti pohon yang
ditanam di tepi aliran air, Yang menghasilkan buahnya pada musimnya;
Daunnya tidak layu; Dan segala yang dilakukannya akan berhasil. * Orang
fasik tidak demikian: Tetapi mereka seperti jerami yang ditiup angin. °
Oleh karena itu, orang fasik tidak akan berdiri dalam penghakiman, Dan
orang berdosa tidak akan ada dalam jemaat orang benar. ¢ Sebab TUHAN
mengetahui jalan orang benar: Tetapi jalan orang fasik akan binasa.

Dengan demikian, dalam perspektif ini, terdapat pembedaan yang jelas, baik di
hadapan Allah maupun di hadapan manusia, antara orang yang benar dan orang
berdosa. Dan dari sudut pandang ini, semangat keagamaan pada masa itu
menarik dan mengambil nilai. Hal ini terlihat jelas dalam doa orang Farisi, yang
bersyukur kepada Allah karena ia tidak seperti pemungut cukai 8.

Namun, sekarang Yesus datang dan membuang semua itu ke luar jendela.

Markus 2:Y ... Aku datang bukan untuk memanggil orang benar, tetapi
orang berdosa agar bertobat.

Dan tentang Yesus dikatakan:

Matius 9:'! Dan ketika orang-orang Farisi melihat hal itu, mereka berkata
kepada murid-murid-Nya, "Mengapa Guru kalian makan bersama
pemungut cukai dan orang berdosa?"

Dengan demikian, kita dapat melihat bahwa orang-orang yang dibesarkan dengan
kesetiaan religius terhadap hukum melihat kalimat Yesus dan hubungannya
dengan pemungut pajak dan orang berdosa sebagai serangan langsung terhadap
dasar moralitas dan agama mereka. Dan yang membuatnya lebih buruk lagi, Yesus
tidak mempertahankan hal itu sebagai penilaian pribadi-Nya, tetapi ketika la
makan bersama orang berdosa dan pemungut pajak, dan memanggil bukan orang
benar tetapi orang berdosa, la melakukannya bukan untuk diri-Nya sendiri,
melainkan untuk memenuhi misi-Nya; la melakukannya dalam nama Bapa, yaitu
Allah sendiri yang bertindak melalui-Nya, memanggil orang berdosa dan

8 Lukas 18:11



pemungut pajak. Kristus, menjadi jelas bagi mereka, datang diutus oleh Allah
sendiri, sehingga mencerminkan kehendak Allah. Dan apa kehendak Allah? Untuk
memiliki persekutuan dengan manusia berdosa. la ingin menarik kepada-Nya
pemungut pajak dan orang berdosa. Oleh karena itu, hubungan persekutuan
dengan Allah tidak diatur oleh persepsi egois manusia tentang hukum, tetapi oleh
hukum kasih Allah. Sikap Allah terhadap manusia tidak diatur oleh sikap manusia
terhadap hukum Allah, tetapi didasarkan pada kasih Allah dan keinginan-Nya
untuk menariknya kepada diri-Nya.

Dan demikianlah, dua model yang berbeda tentang persekutuan dengan Allah
dipaparkan, yang secara tak terelakkan menimbulkan konflik antara keduanya.
Oleh karena itu, kita melihat Yesus terlibat dalam perdebatan tanpa henti dengan
para Farisi mengenai hal-hal ini, karena bagi para Farisi, penyajian persekutuan
dengan Allah berdasarkan hukum kasih Allah dan bukan berdasarkan pemahaman
mereka tentang hukum-Nya tampak sebagai pelanggaran terhadap tatanan ilahi
dan kemuliaan Allah. Kita melihat bagaimana konflik ini bagi mereka adalah
konflik antara persekutuan dengan Allah berdasarkan memperoleh nilai melalui
ketaatan pada hukum versus persekutuan dengan Allah berdasarkan menerima
nilai melalui kasih-Nya bagi kita. Dan meskipun dalam Kitab Suci kita menemukan
bahwa kasih Allah dinyatakan kepada mereka yang menaati perintah-Nya dan
perjanjian-Nya, hal ini hanyalah konfirmasi bahwa Allah tetap setia pada janji-Nya
terlepas akan kelemahan manusia. Hal ini tidak berarti bahwa Allah tidak ingin
memiliki persekutuan dengan orang berdosa. Dan itulah poin yang telah hilang
dan yang Kristus datang untuk memulihkan kembali. Di sinilah mereka yang
mendasarkan nilai, hubungan, dan persekutuan mereka dengan Allah pada
ketaatan terhadap hukum Allah dan kebenaran-Nya, menemukan kehidupan dan
pengajaran Kristus, serta panggilan-Nya kepada pemungut cukai dan orang
berdosa, sebagai penistaan.

Namun, transvaluasi nilai-nilai yang dipersembahkan oleh Kristus—apa dasarnya?
Mengapa orang berdosa yang dipanggil? Mari kita ingat bahwa dalam konsep
sebelumnya, hanya melalui kehidupan yang benar kita dapat memperoleh
persetujuan Allah dan akibatnya dimasukkan ke dalam persekutuan-Nya. Namun,
tentu saja, ketika Yesus datang dan membalikkan tatanan ini, kita tidak bisa tidak
bertanya, mengapa? Kita bertanya pada diri sendiri, apakah ini penemuan sesuatu
yang tidak terlihat sebelumnya? Apakah ini pembalikan nilai-nilai, atau mungkin
ada sesuatu yang lebih berharga dalam diri orang berdosa? Dan jika kita melihat
ke Perjanjian Lama, di sana, dalam hukum yang begitu dipegang sebagai sarana
persekutuan dengan Allah, sudah ada tanda-tanda jelas bahwa persekutuan itu
tidak karena ada sesuatu yang lebih berharga dalam diri penerima. Sebab firman-
Nya:



Ulangan 7:” Tuhan tidak memilih kamu karena kamu lebih banyak dari
bangsa-bangsa lain; sebab kamu adalah yang paling sedikit dari segala
bangsa: ® Tetapi karena Tuhan mengasihi kamu, dan karena la ingin
menepati janji yang telah la ikrarkan kepada nenek moyangmu, maka
Tuhan telah membawa kamu keluar dengan tangan yang kuat, dan
menebus kamu dari rumah perbudakan, dari tangan Firaun raja Mesir.

Dengan demikian, kita melihat bahwa menurut Kristus, kasih Allah adalah mutlak
dan berasal dari diri-Nya sendiri. Dan kenyataan bahwa kasih Allah adalah mutlak
terbukti secara jelas dalam fakta bahwa kasih itu ditujukan kepada orang berdosa;
kita melihat bahwa persekutuan dengan Allah berbeda dari persekutuan apa pun
dalam sistem agama lain karena persekutuan itu bergantung hanya pada kasih
agape Allah. Jawabannya terletak secara eksklusif pada fakta bahwa mencintai
adalah sifat alami Allah dan tidak bergantung pada objek cinta.

Sekarang, setelah melihat hal ini, kita berada dalam posisi untuk merangkum cinta
agape Allah dalam empat karakteristik utama.

1.) Cinta agape adalah cinta yang terjadi amat alamiah dan tanpa pamrih: Jika
kita mencari penjelasan tentang cinta Allah di luar diri-Nya, kita tidak akan
menemukannya. Dalam arti inilah cinta agape disebut tanpa pamrih atau tidak
termotivasi. la tidak bertindak karena kepentingan diri sendiri. Bukan objek cinta-
Nya yang menentukan keberadaan cinta agape, meskipun benar bahwa objek
cinta tersebut mungkin atau tidak memungkinkan ekspresi cinta agape dalam
dirinya. Cinta Tuhan tidak mencari sesuatu dalam diri manusia untuk memotivasi-
Nya mencintai manusia. Cinta Tuhan tidak mencari manusia yang benar untuk
mencintai dia. Ketika dikatakan bahwa Tuhan mencintai manusia, ini bukan
penilaian tentang manusia, tetapi deskripsi tentang siapa Tuhan itu. Dan cinta
yang spontan dan tanpa pamrih ini, yang tidak memiliki motif di luar dirinya
sendiri, yang mengkarakteristikan tindakan Yesus dalam pencarian-Nya terhadap
pemungut cukai dan orang berdosa. Dan tepatnya dalam melakukan hal itu, la
tahu bahwa la mengikuti kehendak Bapa, dan dengan demikian mengungkapkan
pikiran dan hati-Nya. Kehendak Allah adalah pencarian akan yang hilang di luar
hubungan hukum. Ketika hubungan dan persekutuan dengan Allah dibangun di
atas landasan hukum, vyaitu dalam kaitannya dengan bagaimana objek
berinteraksi dengan hukum, cinta ilahi pada akhirnya bergantung pada nilai objek
tersebut. Namun, dalam Yesus, cinta yang terungkap adalah cinta yang
menembus setiap penghalang, menolak untuk dikendalikan oleh nilai objek
cintanya. Oleh karena itu, semua cinta yang didorong oleh motivasi adalah cinta
manusia, namun cinta ilahi tidak didorong oleh nilai objeknya. Kristus tidak
tertarik untuk menonjolkan cinta yang pantas diterima, melainkan sebaliknya, la

10



tertarik untuk mengungkapkan cinta Allah yang tidak pantas diterima sebagai
dasar persekutuan dengan-Nya, sepenuhnya di luar skema legalitas hukum.

2.) Cinta agape tidak memandang nilai: Kita telah menyebutkan bahwa cinta
agape Allah tidak memandang nilai objeknya, tetapi kita perlu menjelaskan
sesuatu di sini. Ketika Kristus datang dan seolah-olah membalikkan nilai-nilai
orang benar dan orang berdosa, ini bukanlah pembalikan nilai, seolah-olah orang
berdosa memiliki nilai lebih di mata Allah. Ada sesuatu yang lebih dalam terjadi,
yaitu penerapan prinsip bahwa setiap pikiran, setiap unsur penilaian sekecil apa
pun dalam hubungan dan persekutuan dengan Allah, sepenuhnya tidak pada
tempatnya. Ketika kasih Allah ditujukan kepada orang berdosa, maka hal ini
menjadi jelas: bahwa semua pikiran tentang nilai telah dikecualikan sebelumnya,
karena jika Yang Kudus mengasihi orang berdosa, itu bukan karena dosanya tetapi
meskipun ada dosanya. Namun, ketika kasih Allah ditunjukkan kepada orang yang
religius dan suci, selalu ada risiko berpikir bahwa Allah mengasihi orang tersebut
karena kebenarannya. Namun, ini akan menjadi penolakan terhadap kasih agape
Allah seperti yang dijelaskan Yesus. Hanya ketika kita menghilangkan semua nilai
dan kebajikan dari objek kasih, kita dapat mulai menghargai kasih agape Allah.
Baik orang yang benar maupun yang tidak benar tidak membatasi kasih Allah.
Allah mencintai baik orang berdosa maupun orang yang benar.

3.) Cinta Agape adalah kreatif: Dengan melihat karakteristik cinta Agape Allah,
kita menemukan betapa uniknya cinta ini. Namun, yang benar-benar menonjolkan
karakteristik ini adalah bahwa, sebagai cinta ilahi, cinta Agape secara inheren
membawa kreativitas Allah di dalamnya. Allah tidak mencintai apa yang memiliki
nilai intrinsik, tetapi apa yang tidak memiliki nilai atau kelayakan, dan justru dalam
tindakan cinta itulah Dia memberikan nilai kepadanya. Cinta agape sama sekali
tidak bergantung pada nilai objek; ia tidak mengakui nilai dalam apa yang
mengelilinginya—ia menciptakan nilainya. Agape adalah cinta yang mencintai,
dan dengan mencintai, ia menciptakan nilai. Manusia yang dicintai oleh Allah
tidak memiliki nilai dalam dirinya sendiri; apa yang memberinya nilai adalah fakta
bahwa Allah mencintainya. Beberapa orang mungkin berpikir dan berspekulasi
tentang apa yang disebut "nilai tak terbatas manusia". Namun, saran bahwa
manusia secara inheren memiliki nilai tersebut dapat memberikan kesan bahwa
cinta Allah terikat pada nilai tersebut. Menempuh jalan itu akan sepenuhnya
mendistorsi pengampunan Allah, dan pada akhirnya akan mengunci
pengampunan dan cinta-Nya dalam "kobaran api" yang demikian — dalam potensi
bawaan manusia yang dianggap demikian. Namun, kita melihat bahwa hal ini
tidak demikian. Ketika Kristus berkata, “Dosa-dosamu diampuni,” pengampunan
itu tidak diberikan sebagai pengakuan atas nilai apa pun, melainkan sebagai
pemberian sebuah anugerah. Dengan demikian, pengampunan dosa menjadi
karya kreatif kuasa ilahi, dan ditempatkan pada tingkat anugerah penyembuhan,
seperti penyembuhan orang lumpuh.

11



4.) Agape adalah asal mula persekutuan dengan Allah: Agape tidak hanya
menentukan dan menetapkan karakteristik persekutuan dengan Allah, tetapi juga
mengawali persekutuan tersebut. Dalam hubungan antara Allah dan manusia,
inisiatif hanya ada di pihak agape ilahi. Dengan memahami agape Allah, kita
melihat bahwa setiap inisiatif persekutuan dengan Allah adalah sia-sia, baik bagi
orang yang hidup benar maupun bagi orang berdosa. Bahkan penyesalan,
pertobatan, atau orang yang hidup benar pun tidak akan membuat Allah
mencintai. Dengan demikian, jalan kebenaran ditolak sebagai jalan untuk
membawa manusia kepada Allah. Dan tidak hanya itu, tetapi jalan penghinaan
dan perubahan pun ditolak — sehingga kita sampai pada kesimpulan bahwa tidak
ada jalan dari manusia kepada Allah. Persekutuan dengan Allah hanya ada karena
tindakan Allah; Allah sendiri yang datang, menyatakan diri-Nya, bertemu dengan
manusia, dan menawarkan persekutuan-Nya. Oleh karena itu, tidak ada jalan dari
manusia kepada Allah — hanya ada jalan dari Allah kepada manusia, jalan
pengampunan ilahi, jalan kasih ilahi, Kristus Yesus. Kristus adalah penyingkapan
kasih agape Allah. Oleh karena itu, agape adalah jalan dari Allah kepada manusia,
dan oleh karena itu, Kristus adalah Agape Allah.

Kita melihat konsep-konsep ini diilustrasikan dalam perumpamaan. Dan mungkin
hal pertama yang ingin kita tekankan adalah dua jenis agama yang berlawanan
secara diametral yang ada di dunia. Yang pertama bersifat demonstratif, dan yang
kedua bersifat revelatori. Yang pertama adalah agama yang mengambil kehidupan
dalam alur alamiahnya dan meninggikannya ke ranah agama, serta menemukan
aturan-aturan agama universal yang berlaku untuk semua keadaan. Jenis agama
yang lain bersifat wahyu, artinya hal ini hanya menjadi jelas karena Allah sendiri
turun untuk mengungkapkan diri-Nya dan memungkinkan kita berkomunikasi
dengan-Nya. Dan seluruh pelayanan Yesus, khususnya perumpamaan-
perumpamaan-Nya, memiliki karakter otoritatif sebagai wahyu Allah tentang
komunikasi dengan Allah. Ini bukan wahyu tentang kebenaran yang sudah ada
dalam diri manusia, melainkan kebenaran-kebenaran ini secara khusus adalah
wahyu Allah.

Dalam arti itu, perumpamaan-perumpamaan TIDAK menegaskan bahwa Allah
harus bertindak secara rasional. Sebagai Yang Kudus, adalah rasional dan jelas
bahwa Dia harus menjauhi kontak dengan orang berdosa, namun Yesus datang
untuk menyatakan hal yang sebaliknya. Meskipun kemuliaan dan kebesaran Allah
tetap ada, Yesus datang untuk menyatakan bahwa Allah mencari orang berdosa,
dan dengan demikian memahami misi-Nya:

Markus 2:'7 ... Orang-orang yang sehat tidak memerlukan tabib, tetapi
orang-orang yang sakit: Aku datang bukan untuk memanggil orang

12



benar, tetapi orang berdosa agar bertobat.

Tidak ada alasan lain untuk hal ini selain kasih Allah yang murni, spontan, dan
tanpa pamrih.

Dan kita memiliki contoh perumpamaan tentang para pekerja®. Dalam
perumpamaan ini, Allah adalah Bapa keluarga yang memasuki persekutuan
dengan mereka yang tidak layak dan tidak pantas menerima persekutuan
tersebut. Pekabaran utama perumpamaan ini adalah untuk menggulingkan upaya
mengatur persekutuan dengan Allah melalui kelayakan, jasa, dan prinsip-prinsip
keadilan. Sikap tuan rumah yang memberikan upah yang sama untuk pekerjaan
yang berbeda dengan jelas mengungkapkan prinsip bahwa Dia menurunkan hujan
kepada orang yang benar dan yang tidak benar. Prinsip keadilan menuntut
proporsi yang adil antara upah dan pekerjaan yang dilakukan. Namun, tujuan
utama perumpamaan ini adalah untuk sepenuhnya mengesampingkan prinsip
keadilan yang dipahami secara manusiawi dari hubungan dengan Allah. Keadilan
yang didorong oleh kepentingan diri sendiri harus menyerah kepada cinta yang
alami dan tanpa pamrih. Dan cinta inilah yang merupakan definisi sejati keadilan
Allah.

Keadilan Allah adalah melakukan apa yang benar, dan bagi Allah, hal yang benar
adalah menunjukkan belas kasihan dan kebaikan kepada mereka yang tidak layak
menerimanya.

Mazmur 89:'* Keadilan dan penghakiman adalah tempat kediaman
takhta-Mu; kasih sayang dan kebenaran akan mendahului wajah-Mu.

Tidak mungkin melihat wajah Allah tanpa terlebih dahulu melihat kasih sayang
dan kebenaran-Nya. Dan inilah manifestasi nyata dari keadilan dan penghakiman
Allah. Agape tidak menuntut pembayaran atas pelanggaran. la mengampuni
dengan bebas. Keadilan yang menuntut hukuman, bertentangan dengan Agape.
Seperti yang dikatakan Yesus:

Matius 12:7 Tetapi jika kamu tahu apa artinya ini: 'Aku menghendaki
belas kasihan, bukan korban persembahan,’ kamu tidak akan
menghukum orang yang tidak bersalah.

Keadilan manusia yang terpisah dari Agape menuntut kutukan. Jika kita
memahami Agape Allah, kita akan melihat bahwa Allah menghendaki belas
kasihan, bukan korban, bukan pembayaran atas dosa. Karena kebingungan

% Matius 20:1-16

13



manusia tentang Agape Allah, ia mengira bahwa Kristus diutus untuk memuaskan
keadilan dan membayar hutang dosa.

Yesaya 53:* Sesungguhnya la telah memikul kesedihan kita, dan
menanggung dukacita kita; namun kita menganggap-Nya sebagai orang
yang dihajar, dipukul oleh Allah, dan ditindas.

Tetapi Agape tidak mencatat kesalahan'®. la tidak mencari harga yang harus
dibayar; ia dengan terbuka dan bebas mengampuni.

Dengan demikian, hanya dengan memandang Agape dalam kemurniannya akan
menghilangkan prinsip keadilan manusia. Hal ini sepenuhnya menggulingkan
prinsip pemberian hukuman. Hal ini akan menghilangkan sifat ketersinggungan
dari kasih Allah bagi yang hilang dan membuat kita menyadari bahwa kasih Allah
yang alamiah dan tanpa pamrih juga ditujukan bagi orang-orang yang benar.

Dengan cinta yang alamiah dan tanpa pamrih, tuan rumah memberi upah yang
jauh lebih besar kepada pekerja yang datang terakhir daripada apa yang mereka
minta. Mereka yang telah bekerja lebih lama, berdasarkan konsep proporsi yang
adil, menganggap bahwa mereka seharusnya menerima lebih banyak. Memang
benar bahwa mereka tidak dapat menuntut lebih dari Bapa keluarga, tetapi
dibandingkan dengan mereka yang datang kemudian, tentu saja "keadilan"
menuntut bahwa pekerjaan yang lebih banyak harus dibalas dengan upah yang
lebih besar! Ketika harapan ini tidak terpenuhi, para pekerja mengeluh. Meskipun
mereka menerima lebih dari yang mereka layak dapatkan karena anugerah, dan
konsep layak dan imbalan telah sepenuhnya terganggu, mereka tetap mengeluh
karena merasa berhak menerima lebih. Lalu mereka menggunakan prinsip
anugerah untuk mengajukan tuntutan hukum yang lebih tinggi. Tetapi tuan rumah
berkata kepada mereka, “Jika kalian datang dengan prinsip keadilan, maka mari
kita berpegang pada keadilan”:

Matius 20:*3 Tetapi la menjawab salah seorang dari mereka dan berkata,
"Sahabat, aku tidak berbuat salah kepadamu. Bukankah engkau setuju
denganku untuk satu dinar?"

Ketika cinta dan kedermawanan yang alami dan tanpa pamrih ditunjukkan,
tatanan keadilan menjadi usang dan tidak berlaku. Namun, bagi mereka yang
ingin sistem keadilan dipertahankan, kasih karunia, kedermawanan, dan cinta itu
sendiri menjadi penyebab kemarahan:

Matius 20:' ... Apakah matamu jahat, karena aku baik?

101 Korintus 13:5

14



Mereka yang tidak dapat menuntut apa-apa (para pendosa) menerima kasih dan
kedermawanan tanpa pamrih, tetapi mereka yang dapat menuntut (para "orang
benar" dalam hal ini) menuntut keadilan berdasarkan jasa, dan menolak untuk
menerima kasih yang tanpa syarat, spontan, dan tanpa pamrih. Oleh karena itu,
yang terakhir akan menjadi yang pertama dan yang pertama akan menjadi yang
terakhir.

Kita menemukan kesaksian yang sama persis dalam perumpamaan anak yang
hilang. Dan jika masih ada yang ragu tentang kasih sayang alami dan tanpa pamrih
Bapa, saudara sulung ada di sana untuk mewakili tatanan hukum. Dari sudut
pandangnya, dari sudut pandang keadilan, perilaku adiknya sama sekali tidak
membenarkan pemborosan dan pesta cinta yang dilakukan oleh Bapa. Dan ini
sesungguhnya menunjukkan bahwa cinta Bapa tidak dibuat-buat dan tanpa motif.

Di sana kita melihat bahwa kasih yang Kristus datang untuk nyatakan dari Bapa
adalah kasih yang secara langsung bertentangan dengan segala bentuk
perhitungan rasional atau komputasi. Kasih Agape memberi dan berkorban di
mana perhitungan rasional mengatakan bahwa pengorbanan adalah sia-sia. Kasih
Agape menabur benihnya, bahkan di tempat yang tampaknya tidak ada harapan
karena tanahnya. Ketika Penabur keluar untuk menabur, la tahu bahwa banyak
benih akan hilang dan tidak akan berbuah. Namun, la tidak khawatir tentang hal
itu, melainkan menabur ke kiri dan kanan dengan penuh kasih sayang. Kita melihat
hal yang sama dalam perumpamaan tentang domba yang hilang. Bukan
perhitungan dingin yang mendorong-Nya untuk meninggalkan 99 domba di
padang gurun dan pergi mencari yang hilang.

Akhirnya, mari kita perhatikan perumpamaan tentang hamba yang jahat!’. Di sini
kita melihat, dalam hutang yang tak terbayarkan dan tak terhingga yang
ditanggung oleh hamba, bahwa kasih ilahi Agape menyatakan diri-Nya sebagai
kasih yang tak terbatas dan tak bersyarat. Namun, jika kasih Allah tak terbatas dan
tak bersyarat, la menuntut dari mereka yang menerima pengampunan dan kasih-
Nya, agar pengampunan dan kasih yang tak terbatas dan tak bersyarat itu
dibagikan, bukan tujuh kali, tetapi tujuh puluh kali tujuh.

Matius 18:** Tidakkah engkau juga seharusnya menunjukkan belas
kasihan kepada sesamamu, sebagaimana Aku telah menunjukkan belas
kasihan kepadamu?

Demikianlah, kita melihat bahwa etika Kristen sepenuhnya didasarkan pada
hubungan dan persekutuan dengan Allah, dan dapat dirangkum dalam kata-kata

11 Matius 18:23-35

15



Yesus:

Matius 10:® ... dengan cuma-cuma kamu telah menerima, dengan cuma-
cuma berikanlah.

Dengan kata lain, hubungan kita dengan sesama diatur oleh hubungan kita
dengan Allah.

Saya ingin mengakhiri bagian ini dengan kembali melihat perintah kasih, kini
dalam kerangka kasih Agape Allah yang diwahyukan dalam Yesus.

Markus 12:* Dan engkau harus mengasihi Tuhan Allahmu dengan
segenap hatimu, dengan segenap jiwamu, dengan segenap akal budimu,
dan dengan segenap kekuatanmu: inilah perintah yang pertama. 3! Dan
perintah yang kedua sama dengan itu, yaitu: Kasihilah sesamamu seperti
dirimu sendiri. Tidak ada perintah lain yang lebih besar dari pada kedua
perintah ini.

Cinta yang dibutuhkan di sini memiliki prototipe dalam Agape yang ditunjukkan
oleh Allah, dan oleh karena itu haruslah alamiah, tanpa pamrih, tidak menghitung-
hitung, tak terbatas, dan tanpa syarat.

Hal ini berlaku terlebih dahulu terhadap perintah pertama, yaitu cinta kepada
Allah. Ketika manusia telah mengalami cinta Allah, ketika meskipun dalam
keadaan yang sepenuhnya tidak layak dan lemah, ia telah dibawa ke dalam
persekutuan dengan Allah, maka kini telah ditetapkan bahwa ia sepenuhnya milik
Kristus. Sifat tanpa syarat dari cinta yang ia alami kini menuntut, atau lebih
tepatnya, menghasilkan keinginan agar penyerahannya juga sepenuhnya dan
tanpa syarat. Inilah reaksi alami terhadap kesadaran akan cinta Allah. Oleh karena
itu, perintah itu berkata: "Dengan segenap hatimu, dengan segenap jiwamu,
dengan segenap akal budimu, dan dengan segenap kekuatanmu, sepanjang
hidupmu"?*? Kata-kata ini menyatakan kesetiaan dan penyerahan diri yang mutlak.

Cinta Allah bukanlah cinta yang bersifat materialistis maupun cinta persahabatan,
karena kedua jenis cinta ini timbul atau mengambil dorongan dari manusia itu
sendiri. Jika cinta Allah bersifat materialistis, meskipun Allah dipandang sebagai
kebaikan tertinggi dan paling mulia, Dia akan menjadi sekadar sarana untuk
memuaskan keinginan manusia, dan kita akan berurusan dengan cinta yang egois
dan bukan agama teosentris. Juga tidak ada tempat untuk cinta persahabatan,
karena cinta semacam itu mengasumsikan kesetaraan antara cinta ilahi dan cinta
manusia, yang tidak ada.

12 Ulangan 11:1

16



Dan di sini kita dapat bertanya, sejauh mana cinta kepada Allah dapat bersifat
alami dan tanpa motif? Bukankah cinta kita kepada Allah termotivasi hingga
tingkat tertinggi? Bagi Yesus, pemenuhan perintah pertama, sebagaimana
terungkap dalam hidup-Nya, berarti sepenuhnya dan seutuhnya dimiliki oleh
Allah. Bukan lagi kehendak-Nya, bukan lagi kata-kata-Nya, bukan lagi perbuatan-
Nya, tetapi Bapa yang tinggal di dalam-Nya®3. Cinta Allah telah memilih-Nya dan
menyentuh-Nya sedemikian dalam sehingga la menyerahkan diri-Nya sepenuhnya
kepada cinta ini hingga dapat dikatakan bahwa tidak ada lagi yang la miliki dari
diri-Nya sendiri. Menjadi milik Allah tanpa syarat, hingga rela menyerahkan
seluruh kehendak-Nya karena cinta-Nya, akhirnya menggantikan motivasi sebagai
sumber cinta tersebut. Cinta Allah dalam diri manusia tidak mencari apa pun
kecuali Allah. Namun, pikiran tentang mencari keuntungan secara esensial asing
bagi konsep Agape. Ketika Allah memberikan kasih-Nya secara bebas dan tanpa
imbalan, tidak ada lagi yang dapat diperoleh manusia dalam tindakan mencintai
Allah. Dengan kata lain, kasih Agape Allah yang tak terbatas dan tanpa syarat
menghapus segala keuntungan yang mungkin diperoleh manusia sebagai hasil
dari mencintai Allah; karena Allah sudah mencintai dengan cara yang tak terbatas
dan tanpa syarat. Oleh karena itu, cinta kepada Allah kehilangan sifatnya sebagai
sesuatu yang pantas diperoleh dan menjadi murni dan tulus. Hal ini berasal dari
fakta bahwa dengan menyerahkan diri sepenuhnya kepada Allah tanpa syarat dan
menyadari hal itu, seseorang menjadi sepenuhnya dan seutuhnya setia untuk
melakukan kehendak Allah. Itu adalah ketaatan kepada Allah tanpa
mempertimbangkan imbalan.

Setelah membahas perintah pertama, mari kita fokus pada perintah kedua, yang
berbunyi: “Kamu akan mengasihi sesamamu seperti dirimu sendiri.” Dari perintah
ini, kami ingin menyoroti empat aspek penting:

a. Cinta Kristen, setelah didefinisikan, bukanlah sekadar cinta terhadap umat
manusia, rasa kedekatan dan simpati terhadap ras manusia, atau altruisme karena
ikatan persaudaraan—justru sebaliknya. Menafsirkan perintah ini dalam istilah-
istilah tersebut adalah mengosongkannya dari rohnya. Cinta Kristen bersifat
murni religius. Agape ada dan manifestasinya terjadi dalam konteks seseorang
sebagai penerima cinta Agape Allah. Di situlah cinta terhadap sesama dapat
muncul dan memiliki eksistensinya. Oleh karena itu, cinta terhadap sesama
memiliki karakteristik yang sama dengan cinta Allah terhadap orang berdosa,
dalam arti tak terbatas, alamiah, dan tanpa pamrih. Cinta Agape terhadap
sesama, ketika ada, memiliki sifat kreatif, menciptakan dan memulihkan
hubungan yang sebelumnya rusak atau tidak ada. Ini adalah cinta yang berasal

13 Yohanes 14:10

17



dari Allah, bukan dari manusia. Dalam konteks ini, cinta manusia adalah cinta yang
egois, dan pada akhirnya manifestasi dari keadaan alami cinta diri yang
memperluas pengaruhnya kepada semua yang menjadi penerima manfaat dari
diri sendiri. Dan cinta diri alami ini, yang juga dimiliki oleh orang berdosa,
dibandingkan dengan cinta Agape ilahi dalam kata-kata Kristus, ketika la berkata:

Lukas 6:3 Sebab jika kamu mengasihi orang yang mengasihi kamu,
apakah kebaikanmu? Bukankah orang berdosa pun mengasihi orang yang
mengasihi mereka? 3 Dan jika kamu berbuat baik kepada orang yang
berbuat baik kepadamu, apakah kebaikanmu? Bukankah orang berdosa
pun berbuat demikian? 3 Dan jika kamu meminjamkan kepada orang-
orang yang kamu harapkan akan mengembalikan, apakah untungnya
bagimu? Sebab orang berdosa pun meminjamkan kepada orang berdosa,
untuk menerima kembali sebanyak yang mereka pinjam. ¥ Tetapi
kasihilah  musuhmu, berbuatlah baik, dan pinjamkanlah, tanpa
mengharapkan balasan; maka upahmu akan besar, dan kamu akan
menjadi anak-anak Allah yang Mahatinggi: sebab la baik kepada orang
yang tidak bersyukur dan kepada orang yang jahat. *® Jadilah kamu juga
penyayang, seperti Bapamu yang di surga juga penyayang.

Sikap alamiah manusia terhadap sesamanya adalah cerminan sikap sesamanya
terhadapnya: kasih dibalas dengan kasih, kebencian dibalas dengan kebencian.
Kasih Kristen, di sisi lain, adalah cerminan kasih Allah—itulah modelnya. Oleh
karena itu, kasih Kristen tidak memiliki dasar dan tidak ada seperti yang demikian
tanpa kasih Allah, sepenuhnya bergantung pada persekutuan dengan Allah dan
pengalaman akan kasih ilahi tersebut.

b. Seperti yang telah kita lihat pada poin sebelumnya, kita tidak dapat
mengesampingkan satu perintah tanpa akhirnya mengesampingkan yang lain.
Khususnya, kita tidak dapat mengesampingkan dan memisahkan perintah kedua
dari yang pertama. Namun, setelah mengatakan hal ini, kita harus berhati-hati
agar tidak mencampuradukkan keduanya dan menyatukannya menjadi satu,
karena Yesus benar-benar memberikan kita dua perintah, oleh karena itu kita
harus menghindari kecenderungan untuk menyatukannya. Ada upaya untuk
menggabungkan keduanya, sehingga menemukan alasan untuk cinta, yaitu
membangun cinta yang egois. Argumen-argumen tersebut menyatakan bahwa
cinta terhadap sesama terdapat dalam keadaan ideal masa depan yang potensial
dari seseorang, dalam potensi seseorang, atau dalam potensi Allah dalam diri
seseorang. Namun, kita tidak menemukan hal tersebut dalam Kitab Suci. Yesus
berkata kepada kita:

Matius 22:3 Inilah perintah yang pertama dan terbesar.

%Dan yang kedua sama dengan itu, ...

18



Bagi Yesus, kedua perintah ini adalah dua perintah yang berbeda dan terpisah,
masing-masing memiliki alasan keberadaannya sendiri. Cinta terhadap sesama
bukanlah cinta yang istimewa atau berbeda dari cinta terhadap Allah. Dalam
perintah kedua ini, dan sebagai konsekuensi dari perintah pertama, orang Kristen
diberi objek di mana ia dapat menempatkan cinta yang telah diterimanya.
“Kasihilah sesamamu seperti dirimu sendiri” tidak merujuk pada Allah, tetapi
benar-benar merujuk pada sesama, dalam situasinya sendiri, dalam realitas yang
spesifik dan langsung pasti. Memandang hal ini secara lain akan menghancurkan
makna kasih Agape dengan menghancurkan alamiah dan ketulusannya. Tidak ada
alasan untuk melihat kondisi sesama untuk mencoba menemukan nilai
tersembunyi atau potensial. Cinta Allah dan permintaannya untuk mencintai
adalah penjelasan dan syarat satu-satunya. Seperti yang dikatakan Yesus:

Matius 5:* Tetapi Aku berkata kepadamu, Kasihilah ... ** Supaya kamu
menjadi anak-anak Bapamu yang di surga: ...

c. Dan sebagaimana kita melihat betapa pentingnya kedua perintah ini tetap
sebagai dua perintah dan bukan satu, kita juga melihat bahwa keduanya adalah
dua perintah dan bukan tiga, sehingga tidak perlu menambahkan perintah ketiga.
Ada kecenderungan, keinginan, untuk menambahkan perintah ketiga pada kedua
perintah ini, yaitu cinta diri, karena dikatakan, “Kamu harus mencintai sesamamu
seperti dirimu sendiri.” Beberapa orang mungkin menyiratkan bahwa cinta
terhadap sesama di sini bergantung pada cinta terhadap diri sendiri, dan bahwa
cinta terhadap diri sendiri diperlukan untuk keberadaan cinta terhadap sesama.
Pada awalnya, sepertinya Yesus mengatakan hal ini. Namun, bagaimana Yesus
menjelaskan perintah ini? Yesus menjelaskan bagaimana sesama harus dicintai,
dan bagaimana caranya?

Yohanes 13:3* Perintah baru Aku berikan kepadamu, yaitu supaya kamu
saling mengasihi; seperti Aku telah mengasihi kamu, demikian juga
kamu harus saling mengasihi. 3> Dengan demikian semua orang akan
tahu bahwa kamu adalah murid-murid-Ku, jika kamu saling mengasihi.

Yohanes 15:* Inilah perintah-Ku, supaya kamu saling mengasihi, seperti
Aku telah mengasihi kamu.

Kasih yang Yesus curahkan kepada murid-murid-Nya adalah teladan yang harus
diteladani dalam hal kasih terhadap sesama, dan tepatnya kasih inilah yang
menjadi bukti bahwa kita adalah murid-murid-Nya. Kasih dengan yang Yesus
kasihi, kasih yang diterima itu, diperluas kepada sesama.

Yohanes 12:*® Barangsiapa mencintai hidupnya, ia akan kehilangan
hidupnya; dan barangsiapa membenci hidupnya di dunia ini, ia akan
memeliharanya untuk hidup yang kekal.

19



Apakah Yesus mengatakan bahwa Anda harus mencintai diri sendiri terlebih
dahulu? Jelas tidak. Selain itu, kita telah melihat bahwa cinta terhadap sesama
berasal dari cinta Allah, yaitu cinta yang Allah berikan kepada kita. Yesus
kemudian mengatakan bahwa “‘Kamu harus mencintai sesamamu seperti dirimu
sendiri’ telah dicintai oleh-Ku”. Oleh karena itu, kita menegaskan kembali, ada
dua perintah, bukan tiga. Kita tidak memiliki bukti tentang konsep cinta diri; hal
itu tidak ditemukan dalam catatan Alkitab; ia memiliki asal usul lain. Ada dasar-
dasar lain yang berusaha memasukkan unsur ini ke dalam perintah cinta, di luar
wahyu Allah. Cinta diri adalah kondisi alamiah manusia juga tercermin dalam sifat-
sifat yang tidak bermoral, dan inilah yang menjadi penyebab penyimpangan
kehendak mereka. Kita semua tahu bahwa manusia, secara alamiah, memiliki
cinta diri, dan ia berdedikasi untuk melindungi, merawat, dan mengagungkan
dirinya sendiri. Dalam arti inilah, perintah itu mengajarkan kepada kita bahwa kita
harus mencintai sesama. Hanya ketika cinta diarahkan kembali, kita berhenti
fokus pada diri sendiri dan mulai mengarahkan cinta yang diterima kepada
sesama. Hanya dengan begitu, penyimpangan kehendak dapat dikalahkan. Cinta
kepada sesama begitu jauh dari cinta diri sehingga sebenarnya menyingkirkan dan
mengalahkan cinta diri.

d. Cinta terhadap sesama termasuk musuh. Dan ini bukan untuk menambahkan
perintah ketiga, tetapi untuk menekankan apa yang jelas dalam teks: cinta adalah
untuk sesama, terlepas dari kondisinya atau hubungannya dengan kita. Kristus
datang tepat untuk membandingkan cinta yang egois dari manusia dengan cinta
yang tanpa pamrih, spontan, dan tak terbatas dari Pencipta yang diwujudkan
kepada semua secara sama, dan perbandingan ini dibuat dengan memasukkan
cinta terhadap musuh. Di situlah kontrasnya menjadi jelas. Di sana dan saat itu,
cinta terhadap sesama menjadi manifestasi dari Agape yang diterima dari Allah. Di
sinilah menjadi lebih jelas dari sebelumnya bahwa ini bukanlah cinta manusia,
tetapi cinta ilahi. Cinta terhadap musuh hanyalah korelasi dari cinta Allah
terhadap orang berdosa. Dan begitulah cara Kristus menghubungkannya:

Matius 5:* Tetapi Aku berkata kepadamu, Kasihilah musuhmu, .. *

Supaya kamu menjadi anak-anak Bapamu yang di sorga; sebab Ia
membuat matahari-Nya terbit atas orang yang jahat dan atas orang yang
baik, dan menurunkan hujan bagi orang yang benar dan bagi orang yang
tidak benar.

Cinta agape menunjukkan dirinya sebagai cinta yang mengalir alami, tanpa
pamrih, dan kreatif ketika ditujukan kepada musuh.

20



Demikianlah kami menyimpulkan penyampaian yang dilakukan Kristus dalam
ajaran-Nya dan hidup-Nya mengenai kasih Allah: Kristus sebagai Agape Allah. Dan
menariknya, la memulai dengan mengumumkan bahwa “Kerajaan Allah” "sudah
dekat" 14 Kerajaan Allah, dalam arti ini, bukanlah suatu konstruksi utopis
manusia, tetapi merupakan memungkinkan agar, dari satu manusia ke manusia
lain, satu per satu, pada mereka yang mengizinkannya, Kasih Agape Allah dapat
tinggal di dalam hati. Itulah mengapa la berkata: "Lihatlah, Aku berdiri di pintu
dan mengetuk" '>. Dan karakter altruistik, tanpa pamrih, dan alami inilah yang
menjadi jaminan utama terhadap segala bentuk sentimentalitas yang sakit atau
altruisme yang lemah. Penyingkapan Kasih Agape Allah adalah kedatangan
Kerajaan Surga, dan hal itu menghadapi manusia dengan keputusan yang tak
terelakkan. Karena Agape adalah cinta yang begitu tak terbatas dan diberikan
dengan begitu murah hati hingga tampak tak bermakna, kualitas pengorbanan diri
itu sendiri menarik jiwa menuju pengabdian yang sempurna. Inilah cara cinta
Agape menyatakan dan mengungkapkan dirinya, dan meskipun merupakan cinta
yang kreatif, ia akhirnya menjadi unsur yang membawa penghakiman sebagai api
yang menghanguskan setiap kehidupan egois yang tidak membiarkan dirinya
diciptakan kembali menjadi kehidupan cinta yang baru, dan yang menolak
persekutuan dengan Allah. Persis di hadapan cinta Agape semacam itu, dalam
penyingkapan yang terlihat oleh setiap mata, setiap makhluk akan dihadapkan
pada cinta Agape ilahi, dan di situlah takdir yang dipilih oleh setiap manusia akan
terwujud. Pertanyaan besarnya adalah apakah masing-masing dari kita akan
membiarkan Allah memenangkan kita untuk-Nya dan menciptakan kita kembali
melalui kasih-Nya; atau apakah kita akan menolaknya dan akhirnya, ketika
bertemu dengan kasih ini, menghukum diri kita sendiri karena telah hidup dengan
egois di hadapan begitu banyak kasih yang telah dicurahkan kepada kita. Pada
akhirnya, cinta Allah adalah sarana penghakiman akhir, dan akan terlihat bahwa
siapa pun yang tidak membiarkan dirinya dimenangkan oleh cinta yang begitu
berani dan tak terbatas, tidak dapat dimenangkan sama sekali.

14 Markus 1:14-15
15 Wahyu 3:20

21



Kasih Agape Salib

Sekarang saya ingin mempertimbangkan Paulus, pengalamannya, dan ajarannya.
Orang dapat mencoba menarik pelajaran yang berbeda dari pengalamannya di
jalan ke Damaskus, dan membuat spekulasi psikologis tentang apa yang dia alami.
Namun, kita tidak memerlukan spekulasi untuk memahami fakta-fakta sederhana
tentang perubahan yang terjadi pada Paulus. Semua dapat disimpulkan sebagai
berikut: sang penganiaya menjadi murid dan rasul. Bagaimana mungkin dia, di
antara semua orang, yang telah melakukan segala upaya untuk menghancurkan
gereja Kristen, dipanggil untuk menjadi rasul? Jika ini soal kelayakan atau
keunggulan, dia, lebih dari siapa pun, seharusnya menjadi yang terakhir yang
pantas menerimanya. Dia sendiri berkata:

1 Korintus 15:° .. aku tidak layak disebut rasul, karena aku telah
menganiaya gereja Allah.

Namun, dia menerima panggilan itu. Kristus menampakkan diri-Nya kepadanya:

1 Korintus 15: Dan terakhir, la juga tampak kepada aku, seperti kepada
seorang yang lahir di luar waktunya.

Dan demikianlah la diberi kasih karunia dan jabatan rasul, dan pengalaman ini
menjadi bukti bahwa jalan Allah telah dinyatakan kepadanya, yaitu Kasih Allah:
Kristus Yesus. Sifat kasih Allah yang sepenuhnya tanpa pamrih telah dinyatakan
kepadanya. Sebab, apa lagi yang dapat menunjukkan kasih yang sepenuhnya
tanpa pamrih, tanpa kepentingan diri, penuh kebaikan, dan penuh kasih sayang,
selain panggilan kepada jabatan rasul bagi seseorang yang dahulu adalah musuh-
Nya yang paling sengit?

Menyadari hal ini, terjadi sebuah revolusi dalam pikiran Paulus mengenai
persekutuan dengan Allah. Sebelumnya, ia hanya mengenal satu cara, yaitu cara
manusia menuju Allah melalui ketaatan yang ketat terhadap hukum dan hidup
yang benar. la mengikuti cara ini ketika ia berangkat ke Damaskus. Namun, ke
mana jalan itu membawanya? Ke dosa terbesar dalam hidupnya — ke
penganiayaan terhadap gereja Allah. Alih-alih membawanya kepada Allah, jalan
itu justru membawanya sejauh mungkin dari Allah. Jelaslah, maka, tidak ada jalan
dari manusia kepada Allah. Jalan memperoleh nilai melalui hukum membawa kita
menjauh dari Allah. Dan ini merupakan pembalikan nilai yang lengkap dalam skala
Farisi; keadilan menurut hukum adalah dosa yang dibawa hingga batasnya. Satu-
satunya hal yang dapat dilakukan hukum dalam kerangka manusia adalah:

Roma 5:%° ... [agar] dosa bertambah banyak.

Roma 4:%° ... menghasilkan murka.

22



Roma 3:%° ... [agar] setiap mulut terdiam, dan seluruh dunia menjadi
bersalah di hadapan Allah.

Galatia 3:%* ... [untuk menjadi] guru kita yang membawa kita kepada
Kristus,

Kemudian, setelah Paulus menyadari bahwa mengikuti jalan kebenaran yang
hanya melalui hukum justru menjauhkan dirinya dari Allah, ia tidak dapat lagi
mempertahankan sistem nilainya. Dan inilah yang ia bicarakan di sini:

Filipi 3:* Meskipun aku juga dapat bermegah dalam daging. Jika ada
orang lain yang mengira bahwa ia memiliki sesuatu yang dapat
diandalkan dalam daging, aku lebih: ®> Disunat pada hari kedelapan, dari
keturunan Israel, dari suku Benyamin, seorang lbrani dari lbrani;
mengenai hukum, seorang Farisi; ® Mengenai semangat, mengejar gereja;
mengenai kebenaran yang ada dalam hukum, tak bercela.

Kami memperhatikan dua hal dalam ayat-ayat ini. Pertama, kebenaran yang
berasal dari hukum menampakkan diri dalam penganiayaan terhadap gereja
Allah. Upaya untuk mengejar kebenaran yang berasal dari hukumlah yang
mendorongnya untuk menganiaya gereja; dan ketika ia mengira sedang
melakukan kehendak Allah, sebenarnya ia sedang melakukan dosa-dosa
terburuknya. Oleh karena itu, pertobatannya tidak biasa. Seharusnya ia sudah
bertobat dan berjalan di jalan kebenaran, namun kita melihat bahwa ia bertobat
atau dipisahkan dari kebenarannya yang berasal dari hukum. Hal ini menunjukkan
kebutaan yang melanda semua yang mengambil jalan ini, yang nampak dalam
pembunuhan Stefanus. Jalan memperoleh kebenaran melalui perbuatan hukum
selalu berakhir dengan penolakan dan penyaliban Kristus, sambil percaya bahwa
pelayanan kepada Allah sedang dilakukan. Kedua, karena alasan inilah, kebenaran
yang berasal dari hukum, yang merupakan puncak kebanggaan Israel, sekarang
dianggap oleh Paulus sebagai milik daging.

Galatia 4:*° Tetapi sebagaimana pada waktu itu orang yang lahir menurut
daging menganiaya orang yang lahir menurut Roh, demikian juga
sekarang.

Semua ini adalah akibat dari penyingkapan Yesus Kristus dalam hidup-Nya. Dan
Paulus melanjutkan dengan mengatakan:

Filipi 3:” Tetapi apa yang dahulu kuanggap keuntungan, itu kuanggap
kerugian karena Kristus. & Ya, sungguh, aku menganggap segala sesuatu
sebagai kerugian karena keunggulan pengetahuan tentang Kristus Yesus,
Tuhanku: bagi-Nya aku telah menderita kerugian segala sesuatu, dan aku
menganggapnya sebagai sampah, agar aku dapat memenangkan Kristus,

23



Kita melihat bahwa Paulus memiliki semua keunggulan rohani dan berkat-berkat
Israel dan Farisi. Namun, hal-hal itu telah memisahkannya dari Allah. Dan ia
meninggalkannya, ia menganggapnya sebagai kerugian dan sampah, agar ia dapat
memperoleh Kristus. Seperti yang Paulus nyatakan dengan indah dalam bab cinta
yang terkenal-Nya

1 Korintus 13:' Sekalipun aku berbicara dengan lidah manusia dan
malaikat, tetapi tidak memiliki kasih, [agape], aku hanyalah seperti
tembaga yang bergemuruh atau lonceng yang berbunyi. 2> Dan
sekalipun aku memiliki karunia nubuat, dan mengerti segala rahasia,
dan segala pengetahuan; dan sekalipun aku memiliki iman yang dapat
memindahkan gunung, tetapi tidak memiliki kasih, [agape], aku
bukanlah apa-apa.

Dengan semua hal ini, kami ingin menyoroti hal lain. Tepat ketika Paulus berada
jauh dari Allah, dalam kondisi yang paling bertentangan dengan dirinya, di sana,
dalam dosa terbesarnya, pemilihan dan panggilan Allah datang kepadanya. Itulah
Agape, cara Allah menuju manusia. Inilah cara Paulus menyadari bahwa tidak ada
jalan dari manusia kepada Allah. Bahkan penyesalan manusia, kerendahan
hatinya, atau ketaatannya pada hukum dapat menjadi, dalam praktiknya, jalan
untuk memiliki persekutuan dengan Allah. la menyadari bahwa hanya ada satu
jalan, jalan dari Allah kepada manusia, dan mengambil posisi yang sepenuhnya
teosentris, serta menegaskan kepada kita:

Roma 3:2% ... karena tidak ada perbedaan: 2*> Semua telah berbuat dosa
dan tidak mencapai kemuliaan Allah.

Tidak ada seorang pun yang berbuat baik; semua telah berbuat dosa. Dan dalam
pemberontakan ini, tidak ada jalan dari manusia kepada Allah.

Roma 3:'! ... tidak ada yang mencari Allah.
Namun, cara Allah kepada manusia telah dinyatakan.

2 Korintus 5:® Dan segala sesuatu berasal dari Allah, yang telah
mendamaikan kita dengan diri-Nya melalui Yesus Kristus, ... ¥ Artinya,
Allah ada di dalam Kristus, mendamaikan dunia dengan diri-Nya, ...

Cerita Paulus adalah kisah seorang Farisi yang bersemangat dan jujur, yang dalam
usahanya mencari kebenaran menjadi kepala para pendosa, dan tepat pada saat
ia melakukan dosa terbesarnya, ia mendengar suara dan panggilan dari Dia yang
berkata, “Aku datang bukan untuk memanggil orang benar, tetapi pendosa.” Dan
karena cara Allah yang mencapai dia sekarang adalah kebalikan dari cara
kebenaran menurut hukum dan perbuatan baik, hal itu dapat disebut “kasih

24



karunia”.

1 Korintus 15:1° Tetapi oleh kasih karunia Allah aku menjadi apa yang aku
ini: ...

Dan kasih karunia Allah mengubah seorang penganiaya menjadi rasul. Dan rasul
seperti apa? Seorang yang pekabaran utamanya adalah salib Kristus. Dan revolusi
yang ada dalam hidup Paulus, kesadaran yang memukau tentang cara Allah
terhadap manusia, terwujud dalam usaha sadar untuk mengungkapkan salib
Kristus.

1 Korintus 2:? Sebab aku telah memutuskan untuk tidak mengetahui apa
pun di antara kamu, kecuali Yesus Kristus, dan Dia yang disalibkan.

Dia tahu bahwa dia diutus untuk memberitakan Injil, dan baginya tidak ada yang
lain selain Kristus dan salib-Nya. Segala sesuatu yang menghalangi dihindari,
jangan sampai:

1 Korintus 1:%7 ... salib Kristus menjadi sia-sia.
Dan Paulus menjelaskan mengapa:

1 Korintus 1:'® Karena pemberitaan salib adalah kebodohan bagi mereka
yang binasa; tetapi bagi kita yang diselamatkan, itu adalah kuasa Allah.

Dan dalam hal ini, Paulus bertindak berlawanan dengan klaim orang-orang religius
dan non-religius, karena ia berkata:

1 Korintus 1:*2 Sebab orang Yahudi meminta tanda, dan orang Yunani
mencari hikmat: 2* Tetapi kami memberitakan Kristus yang disalibkan,
bagi orang Yahudi suatu batu sandungan, dan bagi orang Yunani
kebodohan; ** Tetapi bagi mereka yang dipanggil, baik orang Yahudi
maupun orang Yunani, Kristus adalah kuasa Allah dan hikmat Allah.

Mengapa ia memberikan begitu banyak pentingnya pada salib? Karena Paulus
memahami bahwa salib adalah jalan Allah untuk bergaul dengan manusia. Allah
menetapkan Kristus sebagai sarana rekonsiliasi. Tidak ada jalan yang dapat
diakses ke Allah melalui kebenaran yang berasal dari hukum (yaitu, semua
pengalaman sebelumnya). Oleh karena itu, Injil Paulus terdiri dari perjuangan
melawan dan untuk kebebasan dari kebenaran yang berasal dari hukum.

Sekarang, tema sentral Paulus adalah kasih. Bahkan, Allah digambarkan sebagai
Allah Agape atau Allah Kasih'®, dan ia mengajarkan bahwa orang Kristen harus

16 3 Korintus 13:11
25



menampakkan Agape sebagaimana telah diajarkan oleh Allah'’. Sekarang, salib
Kristus dan Agape Allah bukanlah dua tema sentral dalam kehidupan Paulus;
keduanya membentuk satu tema dan dipandang sebagai satu kesatuan. Tidak
mungkin memikirkan salah satunya tanpa merujuk pada yang lain. Tanpa salib
Kristus, kita tidak akan pernah mengetahui kasih Allah dan makna mendalamnya,
dan tanpa Agape Allah, jalan Kristus tidak akan membawa Dia disalibkan. Mari kita
perhatikan ayat berikut ini untuk melihat dengan jelas kasih Agape salib:

Roma 5:° Sebab ketika kita tanpa kekuatan, pada waktu yang tepat
Kristus mati untuk orang-orang yang tidak taat. ’ Sebab jarang ada orang
yang mau mati untuk orang yang benar; bahkan untuk orang yang baik,
mungkin ada yang berani mati. & Tetapi Allah menunjukkan kasih-Nya
kepada kita, karena ketika kita masih berdosa, Kristus mati untuk kita. °
Apalagi sekarang, setelah kita dibenarkan oleh darah-Nya, kita akan
diselamatkan dari murka melalui Dia.}° Sebab jika, ketika kita masih
musuh, kita diperdamaikan dengan Allah oleh kematian Anak-Nya,
apalagi sekarang, setelah diperdamaikan, kita akan diselamatkan oleh
hidup-Nya.

Kami ingin menyoroti empat poin dari ayat-ayat ini:

a. Jika kita ditanya apa itu Agape, kita diarahkan kepada salib. Di sini terdapat
sesuatu yang tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Injil; Paulus membuat
hubungan langsung. Salib adalah manifestasi tertinggi dan terbesar dari kasih
Agape Allah. Tidak ada dan tidak akan pernah ada manifestasi yang lebih besar.
Hal ini juga dinyatakan oleh Yohanes ketika ia menegaskan:

1 Yohanes 3:'® Dengan inilah kita mengenal kasih Allah, karena la telah
menyerahkan nyawa-Nya bagi kita: ...

Jika bukan karena salib Kristus, kita tidak akan mengenal dan memahami kasih
Agape Allah. Kita akan mengenal kasih, tetapi bukan manifestasi yang paling mulia
dan terbesar dari kasih itu. Dan apa yang dikatakan salib kepada kita? Bahwa itu
adalah kasih yang mengorbankan diri, yang memberikan diri sepenuhnya, tanpa
pertimbangan atau prasangka terhadap kondisi objek kasih itu.

b. Agape yang terungkap dalam salib Kristus sama sekali tidak terpisah dari Allah.
Faktanya, Allah adalah subjek dari Agape ini. Allah lah yang menunjukkan kasih-
Nya kepada kita melalui tindakan Kristus yang mati di salib. Pekerjaan Kristus
adalah pekerjaan Allah sendiri; Agape Kristus adalah Agape Allah, karena Kristus
adalah Anak Allah yang kekal dan gambar yang sempurna dari pribadi-Nya. Mulai
sekarang, kita tidak dapat berbicara tentang kasih Allah tanpa berbicara tentang

17 1 Tesalonika 4:9

26



salib Kristus, sama seperti kita tidak dapat berbicara tentang kasih Kristus yang
ditunjukkan dalam kematian-Nya tanpa melihat di dalamnya kasih Allah sendiri.
Keduanya adalah satu, oleh karena itu, Agape adalah:

Roma 8:*° ... kasih Allah, yang ada dalam Kristus Yesus Tuhan kita.

Kita juga melihat hal ini dalam:

2 Korintus 5:° Yaitu, bahwa Allah ada di dalam Kristus, mendamaikan
dunia dengan diri-Nya ...

Dan la menguatkannya dengan berkata:
2 Korintus 5:'® Semua ini berasal dari Allah ... NIV

Bukan kita yang menciptakan jalan menuju Allah, tetapi Allah yang membuka
jalan bagi kita. Dalam arti itu, penebusan tidak berarti bahwa kita sekarang telah
diperdamaikan dengan-Nya melalui salib Kristus, tetapi bahwa Allah dalam Kristus
memperdamaikan kita dengan diri-Nya sendiri, dan dalam arti yang unik itulah
Paulus melanjutkan perkataannya:

2 Korintus 5:%° ... berdamailah kamu kepada Allah.

c. Tidak ada tempat lain di mana kasih Agape Allah yang sepenuhnya sukarela
dan tanpa pamrih begitu jelas dinyatakan seperti dalam salib Kristus.

Roma 5:” Sebab jarang ada orang yang mau mati untuk orang yang
benar; bahkan untuk orang yang baik, mungkin ada yang berani mati.

Mengorbankan nyawa untuk seseorang yang baik adalah hal yang jarang
dilakukan oleh siapa pun. Itu tidak alami. Tetapi untuk siapa Yesus menyerahkan
nyawa-Nya? Bukan untuk orang benar, tetapi untuk orang berdosa. Paulus
menekankan hal ini tiga kali dalam ayat yang sedang kita analisis, menegaskan
bahwa Yesus telah mati untuk orang lemah (tanpa kekuatan), orang fasik, orang
berdosa, dan musuh-musuh-Nya. Dan akhirnya,

d. Paulus ingin memperlihatkan dengan lebih jelas lagi sifat alamiah dan tanpa
pamrih dari Agape dengan menyatakan bahwa Kristus mati bahkan untuk orang-
orang-orang yang tidak beriman. Dan tepat pada titik inilah Paulus paling
menekankan sifat cinta Agape. Kristus secara harfiah melampaui atau melebihi
cinta itu dengan mati untuk mereka yang tidak memiliki Allah, mereka yang
beragama lain, dan mereka yang mengabdikan hidupnya kepada dewa-dewa lain.

27



Dengan demikian, dalam menggambarkan Agape salib, kita melihat konsep cinta
Allah yang paling mulia yang pernah diberikan. Kasih Agape Allah dinyatakan
dalam hal bahwa la memberikan Anak-Nya bagi kita, sehingga kasih-Nya dapat
menemukan kita, bukan sebagai ide atau konsep yang samar-samar, tetapi
sebagai kenyataan yang paling kuat, kasih yang mengorbankan diri, Agape yang
mengosongkan diri-Nya bahkan bagi yang paling hilang dan tidak layak. Hal yang
menarik tentang ini adalah bahwa ini bukanlah akhir dari presentasi Paulus
tentang salib.

Efesus 5:% Dan berjalanlah dalam kasih, sebagaimana Kristus juga telah
mengasihi kita dan menyerahkan diri-Nya bagi kita sebagai persembahan
dan korban yang harum bagi Allah.

Hal pertama yang kita perhatikan adalah bagaimana cinta terkait dengan Kristus
yang menyerahkan diri-Nya. Namun di atas segalanya, kita melihat penegasan
pengorbanan diri-Nya di salib sebagai korban, sebagai persembahan kepada Allah.
Ini adalah hal yang revolusioner. Cinta Allah yang tak terhingga yang terungkap
dalam pengorbanan Kristus inilah yang menjadi dasar sejati persekutuan dengan
Allah. Izinkan saya mengatakannya lagi karena betapa pentingnya hal ini: kasih
Allah yang termanifestasi dalam pengorbanan Kristuslah yang memberikan makna
dan membedakan persekutuan dengan Allah. Izinkan saya memperluas dan
menjelaskan konsep ini sedikit lebih lanjut.

Ketika kita berbicara tentang pengorbanan, secara umum kita dapat membedakan
tahap-tahap yang berbeda.

a. Kita dapat melihat konsep pengorbanan dalam arti yang paling langsung dan
konkret dalam pengorbanan, dalam pemberian hadiah, dalam pemberian sesuatu
yang berharga, dalam penawaran perjanjian. Manusia mempersembahkan
sesuatu dari miliknya di altar pengorbanan kepada Tuhan-nya. Terkadang manusia
merasa terpaksa untuk mempersembahkan apa yang paling berharga dan
dicintainya demi memperoleh keridaan Tuhan. Pengorbanan kemudian tidak lagi
sekadar pemberian sesuatu, melainkan pengorbanan diri dengan melepaskan
sesuatu yang dicintai. Namun, secara bertahap, manusia menyadari bahwa apa
yang diinginkan Tuhan bukanlah pengorbanan biasa.

1 Samuel 15:%2 Dan Samuel berkata, "Apakah Tuhan lebih suka korban
bakaran dan korban persembahan daripada menuruti suara Tuhan?
Lihatlah, menurut lebih baik daripada korban, dan mendengarkan lebih
baik daripada lemak domba."

Amsal 21:®> Melakukan keadilan dan kebenaran Lebih disukai oleh Tuhan
daripada persembahan.

28



Dan di sini kita memasuki tahap kedua atau gagasan tentang persembahan:

b. Korban yang kini ditawarkan oleh manusia adalah ketaatan, hidup benar,
perilaku baik, belas kasihan, dan cinta. Inilah cara-cara untuk memperoleh kasih
karunia Allah. Korban telah dirubah dan menjadi lebih pribadi. Inilah cara Paulus
sebelum pertemuannya dengan Kasih Agape Allah. Inilah cara orang Farisi, yang
tulus dan bersemangat, dalam mengejar hidup benar dengan menurut hukum. Ini
adalah mendekati Allah dengan kebajikan hidup yang teratur, adil, dan taat,
menemukan nilai dalam veganisme dan kehidupan pedesaan, misalnya. Namun,
pertanyaan tetap ada: apakah ketaatan, keadilan, dan cinta manusia cukup murni
untuk menjadi persembahan yang diterima di hadapan Allah? Dan kesadaran
inilah yang membawa kita pada konsep persembahan berikutnya:

c. Korban yang kini ditawarkan bukanlah pencapaian etis yang dapat dicapai oleh
manusia, tetapi, seperti yang dikatakan ayat tersebut:

Mazmur 51:Y Korban-korban Allah adalah roh yang hancur: Hati yang
hancur dan yang rendah hati, ya Allah, Engkau tidak akan menolak.

Inilah makna religius dari pengorbanan. Di hadapan Allah, tidak ada yang lebih
pantas daripada kerendahan hati pada manusia, dan hanya kerendahan hati dan
kerendahan diri yang memberikan nilai pada manusia di hadapan Allah. Di sini,
sepertinya manusia telah mencapai puncak, batas tertinggi dari pengorbanan. la
telah menyerahkan dirinya. Kebaikan terindah, karya seumur hidupnya, telah
diberikan kepada pekerjaan kebenaran, kepada pekerjaan Tuhan. la bahkan dapat
menyatakan bahwa ia telah melakukan semua ini dengan penyesalan dan
kerendahan hati. Apa lagi yang dapat ia tawarkan?

1 Korintus 13:* Dan sekalipun aku memberikan semua hartaku untuk
memberi makan orang miskin, dan sekalipun aku menyerahkan tubuhku
untuk dibakar, tetapi tidak memiliki kasih [agape], hal itu tidak berguna
bagiku.

la dapat melakukan semua hal ini, tetapi masih ada sesuatu yang lain, seolah-olah
tersembunyi, yang tidak termasuk dalam pengorbanan ini. Dan hal yang tidak
termasuk, tersembunyi, yang tetap ada di hati manusia, adalah kebalikan dari
pengorbanan. Mereka yang menganggap penghinaan dan kerendahan hati
sebagai jalan menuju Allah, dan bahwa kerendahan hati mereka lah yang
membuat mereka diterima di hadapan Allah, pada akhirnya bukanlah orang yang
rendah hati. Ini adalah bukti bahwa mereka tidak melihat kasih agape Allah, dan
bahwa kasih itu tidak tinggal di dalam dirinya. Pikiran ini, yang dengan cepat
dibuang oleh mereka yang mengalaminya, terungkap ketika pada saat ujian
mereka mempersembahkan persembahan itu di hadapan Allah sebagai kredit bagi
diri mereka sendiri. Dalam menyadari bahwa segala yang dimilikinya adalah

29



anugerah kepada dirinya, kerendahan hati adalah tanggapan yang wajar. Itu
adalah buah alami dari menerima kasih agape Allah. Oleh karena itu Paulus
berkata:

Roma 4:* Sekarang, bagi orang yang bekerja, upah bukanlah anugerah,
tetapi hutang.

Dan demikianlah kita melihat bagaimana pengorbanan di spiritualisasikan dan
semakin bersifat pribadi, namun pada akhirnya, semuanya hanyalah modifikasi
dari hal yang sama. Di setiap langkah, di setiap tahap, itu tetaplah cara manusia
menuju Allah. Pengorbanan yang telah kita lihat sejauh ini dalam berbagai
tahapannya tetaplah cara manusia menuju Allah, dan itu adalah penolakan
terhadap kebenaran bahwa segala sesuatu yang dimilikinya berasal dari Allah.

Di sinilah Paulus dengan jelas menyatakan bahwa salib Kristus adalah hukuman
terhadap jalan kebenaran yang berdasarkan hukum dan terhadap pencarian
Tuhan melalui kerendahan hati. Salib menunjukkan kepada kita bahwa tidak ada
jalan yang mungkin dari manusia kepada Tuhan. Pada saat yang sama, salib telah
mengosongkan setiap pengorbanan yang dapat ditawarkan manusia sebagai
sarana untuk mendekati dan masuk ke dalam persekutuan dengan Allah. Dalam
terang salib, bagi manusia untuk menawarkan sesuatu dari dirinya sendiri adalah
pengkhianatan tingkat tertinggi, karena ia tidak memiliki apa pun dari dirinya
sendiri untuk ditawarkan. Segala sesuatu telah diberikan kepadanya. Mencari
untuk menawarkan sesuatu kepada Allah adalah bentuk pencurian. Hal itu
mengklaim karunia Allah sebagai milik diri sendiri. Namun di atas segala sesuatu,
hal itu menyatakan bahwa salib Kristus dan kasih serta pengorbanan Allah tidak
cukup. Di salib Kristus, bukanlah manusia yang melakukan pengorbanan, dan
bukanlah Allah yang menerima pengorbanan itu. Salib Kristus adalah
pengorbanan Allah sendiri. Dan penerima pengorbanan itu adalah manusia.

1 Korintus 5: Dan segala sesuatu berasal dari Allah, yang telah
mendamaikan kita dengan diri-Nya melalui Yesus Kristus, ... ¥ Artinya,
Allah ada di dalam Kristus, mendamaikan dunia dengan diri-Nya ...

Pengorbanan bukanlah lagi cara manusia menuju Allah, tetapi cara Allah menuju
manusia. Dengan demikian, kita melihat bagaimana kasih Allah yang ditunjukkan
di salib menetapkan jalan persekutuan dengan Allah.

Sekarang, setelah menetapkan semua hal di atas mengenai hukum, Paulus
menyimpulkan bahwa ketika manusia menjadi penerima kasih Agape Allah,
barulah ia mematuhi hukum.

30



Roma 13: ... kasih adalah pemenuhan hukum.

Sebenarnya, penekanan Paulus bukanlah pada kasih Agape manusia kepada Allah,
pada pemenuhan perintah pertama, tetapi pada perintah kedua, dengan
menganggap perintah pertama sebagai hal yang sudah pasti. Artinya, pemenuhan
perintah kedua adalah manifestasi nyata dari pemenuhan perintah pertama?.
ltulah mengapa ia berkata dalam Roma, kini dalam konteks yang lebih luas:

Roma 13: ® Janganlah berhutang kepada siapa pun, kecuali hutang kasih
sayang; sebab barangsiapa mengasihi sesamanya, ia telah memenuhi
hukum. ° Sebab ini: Jangan berzinah, jangan membunuh, jangan mencuri,
jangan bersaksi dusta, jangan mengingini; dan jika ada perintah lain,
semuanya terkandung dalam firman ini, yaitu: Kasihilah sesamamu
seperti dirimu sendiri. 1° Kasih tidak berbuat jahat kepada sesama; oleh
karena itu, kasih adalah pemenuhan hukum.

Dalam pemenuhan perintah kedua, kita juga melihat bukti pemenuhan perintah
pertama, sesuai dengan pola ilahi, karena tidak ada yang kedua tanpa yang
pertama; tidak ada pemenuhan perintah kedua tanpa persekutuan dengan Allah.

Galatia 5:* Sebab seluruh hukum terpenuhi dalam satu kata, yaitu:
Kasihilah sesamamu seperti dirimu sendiri.

Kita melihat bagaimana Agape akhirnya menjadi sumber, akar dari pengalaman
keagamaan yang sejati dan autentik.

Galatia 5:° Sebab dalam Yesus Kristus, sunat tidak berguna apa-apa, dan
tidak sunat juga tidak berguna; tetapi iman yang bekerja oleh kasih.

2 Korintus 5:' Karena kasih Kristus menguasai kami ...

Dalam hidup yang diatur oleh Agape Allah, subjek yang bertindak dalam diri orang
Kristen bukanlah dirinya sendiri, tetapi Allah melalui Kristus, Roh Kristus yang
tinggal di dalamnya®. Dengan cara ini, ia dapat menegaskan:

Galatia 2:*° Aku telah disalibkan bersama Kristus: namun aku hidup;
tetapi bukan aku, melainkan Kristus yang hidup di dalam aku. Dan hidup
yang kini aku hidupi di dalam daging ini, aku hidupi oleh iman kepada
Anak Allah, yang telah mengasihi aku dan menyerahkan diri-Nya untuk
aku.

Oleh karena itu, Kristus adalah subjek sejati dalam kehidupan orang Kristen, dan
Roh-Nya memberikan kasih Agape-Nya kepada kita.

18 1 Yohanes 4:20
1% Roma 8:9-10; Galatia 4:6
31



Roma 5:° ... kasih Allah telah dicurahkan ke dalam hati kita oleh Roh
Kudus yang telah diberikan kepada kita.

Oleh karena itu, kita melihat bahwa orang Kristen tidak memiliki apa pun dari diri
mereka sendiri untuk diberikan, tetapi hanya apa yang mereka terima. Kasih yang
mereka tunjukkan kepada sesama hanyalah pantulan dari persekutuan mereka
dengan Allah melalui Kristus. Dengan demikian, seluruh hidup orang Kristen
hanyalah teosentris. la tidak hidup dari dirinya sendiri maupun untuk dirinya
sendiri.

2 Korintus 5: Oleh karena itu, jika ada orang yang ada di dalam Kristus,
ia adalah ciptaan baru: hal-hal yang lama telah berlalu; lihatlah, segala
sesuatu telah menjadi baru.

Setelah melihat poin ini terkait perintah kedua, yaitu kasih kepada sesama, perlu
juga kita meninjau kembali konsep kasih diri yang telah dicoba diperkenalkan oleh
beberapa orang. Seperti yang kita lihat di bab sebelumnya, dalam tulisan-tulisan
Paulus juga terdapat penolakan frontal terhadap kasih diri. Seringkali, perbedaan
telah diusulkan antara cinta diri yang buruk, dengan karakteristik rendah, dan
cinta diri yang baik, dengan karakteristik tinggi dan rohani; dan upaya telah
dilakukan untuk memperkenalkan cinta diri yang tinggi ini sebagai perintah ketiga.
Namun, kita telah melihat bahwa ini adalah kesalahan. Cinta diri sepenuhnya
dikecualikan:

Roma 8:* ... kasih Allah, yang ada dalam Kristus Yesus Tuhan kita.

la berkata, “kasih Allah”, bukan kasih seseorang. Dan kasih itu adalah standar,
yaitu kasih dari Dia yang menyerahkan diri-Nya dan berkorban, sehingga
bertentangan dengan kasih yang serakah. Oleh karena itu, Paulus menegaskan
bahwa kasih Agape:

1 Korintus 13:°... tidak mencari kepentingannya sendiri, ...

Dengan demikian, tanpa disadari tetapi oleh sifatnya sendiri, Agape sudah
menghakimi kehidupan yang egois dan kepentingan-kepentingannya. Sebab
ketika kasih Agape Allah dituangkan ke dalam hati orang percaya, orang percaya
kini memiliki pusat yang baru. Pusat telah dipindahkan dari diri sendiri ke Kristus.
Diri sendiri telah disalibkan dan mati?®, dan kini mata tertuju pada Kristus?%. Oleh
karena itu, ketika kita ditempatkan di bawah kedaulatan Agape Kristus,

20 Roma 6:3-4; 7:4
21 |prani 12:2; 2 Korintus 3:18

32



2 Korintus 5:'° ... mereka yang hidup tidak lagi hidup untuk diri sendiri,
tetapi untuk Dia yang mati untuk mereka dan bangkit kembali.

Dan perbudakan terhadap diri sendiri dan cinta diri ini pun dihapuskan dalam
hubungan kita dengan sesama, karena firman itu berkata:

Roma 15:! Kita yang kuat harus menanggung kelemahan orang yang
lemah dan jangan mencari kesenangan diri sendiri. 2 Biarlah setiap orang
mencari kesenangan sesamanya untuk kebaikannya dan untuk
membangunnya. > Sebab bahkan Kristus pun tidak mencari kesenangan
diri-Nya sendiri, tetapi seperti yang tertulis: "Hinaan yang ditujukan
kepada-Mu jatuh kepada-Ku."

Filipi 2:* Janganlah setiap orang memikirkan hal-halnya sendiri, tetapi
juga hal-hal orang lain.

Demikianlah Paulus mengutuk segala bentuk cinta diri, bahkan yang berbalut
rohani.

2 Timotius 3:% Sebab orang-orang akan mencintai diri sendiri, serakah,
sombong, menghujat, tidak taat kepada orang tua, tidak tahu berterima
kasih, tidak suci,

ltulah tepatnya tanda kemurtadan akhir zaman, bahwa orang-orang akan
mencintai diri sendiri dan pikiran mereka hanya tertuju pada pengagungan diri
dan kepuasan diri. Tidak ada yang lebih asing daripada mendasarkan cinta
terhadap sesama pada cinta diri yang spiritual, seolah-olah seorang makhluk
harus terlebih dahulu mengurus kepentingan spiritualnya sendiri sebelum dapat
mencintai sesamanya. Cinta Kristen harus siap untuk mengorbankan bahkan
keuntungan dan hak istimewa spiritual, jika diperlukan, demi melayani sesama.
Hal ini didapati dalam tulisan-tulisan Paulus mengenai kehidupan pernikahan??.
Kehidupan asketis dapat menjadi berkat, namun seorang Kristen harus
mengorbankan hal itu demi mempertimbangkan pasangannya. Hal ini juga terlihat
dari kenyataan bahwa Paulus sendiri bersedia dipisahkan dari Kristus agar
kerabatnya menurut daging dapat diselamatkan?.

Singkatnya, segala sesuatu adalah milik Allah, dan Allah tidak mengharapkan
pencapaian maupun pengorbanan manusia. Allah sendiri, dalam Kasih-Nya yang
tak terbatas, yang mengutus Anak-Nya sendiri. Allah sendirilah yang
mengorbankan diri-Nya dan memberikan diri-Nya dalam diri Putra-Nya, bagi yang

22 1 Korintus 7
23 Roma 9:14

33



lemah, musuh, dan hamba-hamba Allah lain. Di sinilah kebenaran yang berasal
dari hukum merugikan manusia, karena kebenaran berasal dari Allah, dan mencari
pembenaran melalui perbuatan hukum adalah menolak dan terjatuh dari kasih
karuna 2* Namun, ketika melalui iman, manusia membuka dirinya kepada jalan
Allah menuju dirinya, Agape Allah dituangkan ke dalam hatinya melalui Roh
Kudus, dan demikianlah dasar diletakkan untuk kehidupan Agape yang baru yang
dipimpin oleh Roh, di mana subjeknya bukan lagi manusia, tetapi Allah melalui
Roh Kristus, Agape Allah. Oleh karena itu, dituntun oleh Agape Kristus, orang
Kristen kini melakukan pekerjaan Allah, yaitu ia memiliki buah-buah Roh. Dengan
kata lain, ia kini memiliki kebenaran Allah, yang adalah karakter Allah, cara Allah
ada, hidup Allah. Dan dalam keadaan itu, buah pertama dari semuanya adalah
kasih terhadap sesama. Agape Allah, kasih Kristus, memiliki kata pertama dan
terakhir. Kasih ilahi menguasai segala sesuatu dari awal hingga akhir.

Akhirnya, mari kita pertimbangkan nyanyian cinta dalam 1 Korintus 13 sebagai
ungkapan tertinggi dari kasih Agape Allah. Meskipun iman dan harapan
ditempatkan berdampingan dengan cinta, pada akhirnya, kita diberitahu bahwa
cinta adalah yang terbesar di antara ketiganya. Cinta adalah cara yang paling
mulia yang Paulus ingin menunjukkan, dan setelah memuliakannya, ia
menyerukan kepada kita untuk mengikutinya. Paulus membandingkan Agape
dengan (nilai melalui) pengetahuan, gnosis, dan menyajikannya sebagai dua
bentuk persekutuan yang berbeda dengan Allah. Sudah dalam pasal 8, Paulus
berkata:

1 Korintus 8: ... Pengetahuan membanggakan diri, tetapi kasih membangun.

Dan pengetahuan ini, atau gnosis, kembali dibahas dalam bab 13, di mana kita
diberitahu bahwa pengetahuan ini bersifat sebagian dan akan lenyap, sementara
Agape (yang diterjemahkan sebagai kasih) bersama dengan harapan dan iman,
tetap abadi. Dengan demikian, nilai melalui gnosis bersifat egosentris, sementara
Agape Dbersifat teosentris. Agape tidak mencari kepentingannya sendiri,
sementara nilai melalui gnosis bersifat egois. Kita menemukan dalam tulisan-
tulisan Paulus sebuah pengagungan terhadap Agape, yang tetap abadi, sebagai
cara Allah kepada manusia, cara yang lebih mulia, melawan cara-cara manusia
kepada Allah, dalam bentuk kebenaran yang berasal dari hukum di satu sisi; dan
dalam pengetahuan sebagai pencarian untuk mencapai Allah, yang bersama
dengan semua pencapaian manusia lainnya, akan lenyap. Dan Paulus, yang
terpesona oleh cinta Allah, tidak dapat tidak berseru:

Roma 8:%® Dan kita tahu bahwa segala sesuatu bekerja bersama-sama

24 Galatia 5:4

34



untuk kebaikan bagi mereka yang mengasihi Allah, bagi mereka yang
dipanggil sesuai dengan tujuan-Nya. % Sebab mereka yang telah la kenal
sebelumnya, la juga telah tentukan untuk menjadi serupa dengan
gambar Anak-Nya, supaya la menjadi sulung di antara banyak saudara. *°
Dan mereka yang telah la tentukan, mereka juga dipanggil-Nya; dan
mereka yang dipanggil-Nya, mereka juga dibenarkan-Nya; dan mereka
yang dibenarkan-Nya, mereka juga dimuliakan-Nya. 3! Lalu apakah yang
dapat kita katakan tentang hal-hal ini? Jika Allah untuk kita, siapakah
yang dapat melawan kita? 32 Dia yang tidak menyayangkan Anak-Nya
sendiri, tetapi menyerahkan-Nya untuk kita semua, bagaimana Dia tidak
akan memberikan segala sesuatu kepada kita bersama-Nya? 3 Siapakah
yang dapat menuduh orang-orang pilihan Allah? Allah sendirilah yang
membenarkan. 3* Siapakah yang menghukum? Kristuslah yang mati,
bahkan lebih lagi, yang telah bangkit, yang sekarang berada di sebelah
kanan Allah, yang juga berdoa untuk kita. 3 Siapakah yang dapat
memisahkan kita dari kasih Kristus? Apakah kesusahan, atau
kesengsaraan, atau penganiayaan, atau kelaparan, atau ketelanjangan,
atau bahaya, atau pedang? 3¢ Seperti yang tertulis, "Karena Engkau, kami
dibunuh sepanjang hari; kami dianggap seperti domba yang akan
disembelih.” 37 Namun, dalam segala hal ini, kami lebih dari pemenang
melalui Dia yang mengasihi kami. 3% Sebab aku yakin, baik maut, maupun
hidup, baik malaikat-malaikat, maupun pemerintah-pemerintah, baik
kekuasaan, baik yang sekarang ada, maupun yang akan datang, * baik
ketinggian, atau kedalaman, atau apapun yang diciptakan yang dapat
memisahkan kita dari kasih Allah, yang ada di dalam Kristus Yesus Tuhan
kita.

Demikianlah, ketika berbicara tentang Agape yang abadi, konsep Agape dan Allah
begitu erat terkait sehingga hampir identik satu sama lain. Namun, identifikasi ini
akhirnya dibuat oleh Rasul Yohanes, yang dua kali menegaskan bahwa Allah
adalah Agape.

1 Yohanes 4:® Barangsiapa tidak mengasihi, ia tidak mengenal Allah;
sebab Allah adalah kasih. ... * Dan kami telah mengenal dan percaya
akan kasih yang Allah miliki bagi kami. Allah adalah kasih; dan
barangsiapa tinggal dalam kasih, ia tinggal dalam Allah, dan Allah tinggal
di dalam dia.

Cinta agape berasal dari Allah sendiri:

35



1 Yohanes 4:1° Di sinilah kasih itu, bukan karena kita telah mengasihi
Allah, tetapi karena Dia telah mengasihi kita dan mengutus Anak-Nya
sebagai tebusan untuk dosa-dosa kita.

Dan kasih itu, yang diterima, secara alamiah meluas:

1 Yohanes 4:'° Kita mengasihi Dia, karena Dia terlebih dahulu mengasihi
kita.

Kasih Allah sangat begitu menggerakkan hati kita, sehingga kita tidak dapat
melakukan kurang dari mencintai-Nya dan mencintai sesama. Dengan cara ini,
perintah untuk mencintai sesama menjadi bukti kasih kepada Allah. Perintah
kedua adalah saluran dan penguatan dari perintah pertama atau sumbernya.

1 Yohanes 4:%° Jika seseorang berkata, "Aku mencintai Allah," tetapi
membenci saudaranya, ia adalah seorang pendusta: sebab siapa yang
tidak mencintai saudaranya yang ia lihat, bagaimana ia dapat mencintai
Allah yang tidak ia lihat?

Yang kedua tidak dapat ada tanpa yang pertama. Kasih kepada sesama bukanlah
kasih yang khusus atau berbeda dari kasih kepada Allah, tetapi hanyalah
ungkapan yang terlihat dari kasih itu. Dan hanya melalui saliblah kita benar-benar
mengetahui arti kasih Allah.

1 Yohanes 3:'® Dan kami telah mengenal dan percaya akan kasih Allah
kepada kami. Allah adalah kasih; dan barangsiapa tinggal dalam kasih, ia
tinggal dalam Allah, dan Allah tinggal di dalam dia.

Penyingkapan kasih Allah adalah bahwa Allah mengutus Anak-Nya yang tunggal,
dan menyerahkan-Nya sebagai tebusan bagi dosa-dosa dunia, untuk
mendamaikan kita kembali kepada-Nya.

1 Yohanes 4:° Di sinilah nyata kasih Allah kepada kita, karena Allah telah
mengutus Anak-Nya yang tunggal ke dalam dunia, supaya kita hidup
oleh-Nya. © Inilah kasih, bukan karena kita telah mengasihi Allah, tetapi
karena la telah mengasihi kita dan mengutus Anak-Nya sebagai
pendamaian untuk dosa-dosa kita.

Yohanes 3:1 Sebab Allah begitu mengasihi dunia ini, sehingga la telah
mengaruniakan Anak-Nya yang tunggal, supaya setiap orang yang
percaya kepada-Nya tidak binasa, melainkan beroleh hidup yang kekal.

Dan kasih inilah yang memberikan Anak Allah kepada kita; ketika diterima dan
diadopsi ke dalam hidup kita, kita menjadi anak-anak Allah.

1 Yohanes 3:! Lihatlah, betapa besar kasih Bapa yang telah dikaruniakan
kepada kita, sehingga kita disebut anak-anak Allah: oleh karena itu dunia

36



tidak mengenal kita, karena ia tidak mengenal Dia.

Kasih kepada Allah, pada dasarnya, adalah dimiliki oleh Allah, berada di bawah
kuasa-Nya yang mutlak, dan diwujudkan dalam ketaatan kepada kehendak-Nya,
dengan menuruti Firman-Nya dan perintah-perintah-Nya. Oleh karena itu,
perintah kasih yang ganda ini menempati tempat yang sentral. Ini adalah perintah
yang sudah ada sejak awal, tetapi Kristuslah yang memberikan arti yang benar,
lengkap, dan final kepadanya, itulah sebabnya Yohanes sekarang berbicara
tentang perintah yang baru. Perintah ini tampak sepenuhnya baru karena kita
tidak dapat melihatnya dengan jelas sebelum Yesus datang ke dunia.

Dalam Yohanes, kita juga menemukan penolakan total terhadap cinta diri. Hal ini
dijelaskan dengan lebih jelas dalam ayat-ayat berikut:

1 Yohanes 2:'® Janganlah mencintai dunia, ataupun segala sesuatu yang
ada di dalam dunia. Barangsiapa mencintai dunia, maka kasih Bapa tidak
ada di dalam dirinya. ® Sebab segala sesuatu yang ada di dalam dunia,
yaitu keinginan daging, keinginan mata, dan keangkuhan hidup, bukanlah
berasal dari Bapa, melainkan dari dunia.

Yohanes memohon agar kita jangan mengasihi dunia, maupun segala sesuatu
yang ada di dalamnya. Lalu ia menjelaskan apa itu dunia. Dunia adalah cinta diri.
Dunia persis seperti itu: nafsu daging, daging sendiri. Dunia adalah nafsu mata,
mata sendiri. Dunia adalah kesombongan dunia, yaitu kemuliaan bagi diri sendiri.
Oleh karena itu, cinta diri secara radikal bertentangan dengan cinta Allah, karena
di mana ada cinta dunia, di situ tidak ada cinta Bapa.

Sekarang, dalam Injil Yohanes, kita menemukan pandangan yang lebih mendalam
tentang asal usul cinta Agape Allah yang dicurahkan kepada umat manusia.
Yohanes, setelah menegaskan bahwa esensi Allah adalah Agape, bahwa Allah
adalah Agape, mengulang kata-kata Yesus kepada kita:

Yohanes 17:%* ... karena Engkau telah mengasihi Aku sebelum dunia
dijadikan.

Yohanes 3:3 Bapa mengasihi Anak, dan telah menyerahkan segala
sesuatu ke dalam tangan-Nya.

Yohanes 5:%° Sebab Bapa mengasihi Anak ...

Yohanes 15:° Seperti Bapa telah mengasihi Aku, demikian pula Aku telah
mengasihi kamu; tetaplah tinggal dalam kasih-Ku.

Cinta Agape ini, oleh karena itu, adalah cinta dengan mana Bapa mengasihi dan
mengasihi Anak-Nya. Di sini terdapat bukti yang paling jelas bahwa Anak Allah
menerima segala sesuatu yang la miliki dari Bapa. Nilai yang diciptakan dalam

37



Anak-Nya oleh cinta Agape-Nya yang tanpa pamrih. Dan hal yang paling
menakjubkan dari semua ini, mengingat bahwa di sini sifat alamiah, tak terbatas,
dan tanpa pamrih dari kasih ini terungkap kembali (mungkin dalam salah satu
bentuknya yang paling jelas), adalah bahwa kasih yang khas dalam hubungan suci
antara Bapa dan Anak ini dicurahkan kepada ciptaan yang memberontak, musuh,
jahat, dan tidak beriman. Oleh karena itu, kasih Bapa kepada Anak-Nya, yang
Terkasih, menjadi prototipe atau pola yang menyatakan kasih dengan mana Allah
mengasihi masing-masing dari kita secara individual.

Yohanes 17:%.. dan Engkau telah mengasihi mereka sebagaimana
Engkau mengasihi Aku. .. *Dan Aku telah memberitahukan kepada
mereka nama-Mu, dan akan memberitahukannya: supaya kasih dengan
mana Engkau mengasihi Aku ada di dalam mereka, dan Aku di dalam
mereka.

Dia mengasihi kita dengan cara yang persis sama seperti Dia mengasihi Anak-Nya
yang terkasih.

Eros

Kita telah melihat kata Yunani "agape", yang khas dan mendasar dalam Kristen
awal, serta bagaimana Yesus memberikan makna melalui kata-kata dan
perbuatan-Nya. Kemudian kita melihat bagaimana Paulus dan Yohanes
menggambarkan bahwa kasih Agape Allah dinyatakan melalui salib Kristus,
menjelaskan bahwa di situlah kita dapat melihat kasih Allah yang terungkap. Dan
akhirnya, Yohanes menegaskan bahwa Allah adalah Agape, Allah adalah kasih.
Menjadi kasih adalah sifat alami-Nya—itulah siapa Dia. Dia tidak dapat menjadi
yang lain. Karena sifat-Nya demikian, mustahil bagi-Nya untuk menjadi yang lain,
karena itulah kodrat-Nya.

Selanjutnya, kita akan membahas kata Yunani lain, eros, yang umum digunakan di
dunia Helenistik sebelum dan bahkan pada masa Kristus. Eros bukanlah kata yang
terdapat dalam Kitab Suci Perjanjian Baru dalam bahasa Yunani. Namun, kita ingin
melihat seperti apa kedua konsep ini (agape dan eros), serta seperti apa dua
dunia yang bertentangan ini dalam hal cinta, dan bagaimana keduanya saling
bertentangan. Kami akan menghabiskan ruang yang cukup untuk pengembangan
konsep dan gagasan tentang eros, dan untuk ini kami akan merujuk terutama
pada filsuf-filsuf Yunani. Hal ini perlu dilakukan agar kita dapat melihat dan

38



memahami dari mana konsep dan gagasan tertentu berasal, serta
membandingkannya dengan kebenaran-kebenaran mulia Kerajaan Allah. Hal ini
akan memungkinkan kita untuk mengenali dan mengetahui asal-usulnya ketika
konsep-konsep tersebut muncul dalam konteks keagamaan.

Eros yang dimaksud di sini adalah konsep spesifik, di mana contoh klasiknya
adalah eros surgawi Plato. Eros surgawi ini adalah cinta manusia terhadap yang
ilahi, cinta manusia terhadap Tuhan. Namun, tidak semua yang disebut cinta
terhadap Tuhan dikategorikan sebagai eros. Eros adalah nafsu, kerinduan, atau
keinginan yang timbul akibat kualitas menarik dari objeknya. Dalam cinta
terhadap Tuhan, manusia mencari Tuhan untuk memuaskan kebutuhan
spiritualnya untuk memiliki dan menikmati kesempurnaan anugerah ilahi. Mari
kita tidak terjebak dalam godaan untuk menyamakan eros dengan cinta duniawi
yang sensual, karena cinta Platonis mendalam dalam kecenderungan dan
pencarian pembebasan dari yang sekadar sensual. Dan kita memahami bahwa
Plato berusaha menghindari kebingungan semacam itu. Sementara cinta sensual
mengikat jiwa pada benda-benda material, tugas eros filosofis adalah
membebaskan jiwa dari belenggu indra dan meninggikannya ke dunia yang lebih
rasional dan surgawi. Dalam Simposium Plato, Pausanias membedakan eros vulgar
dari eros surgawi. Kita tidak tertarik pada eros vulgar di sini, tetapi pada eros
surgawi, karena ia adalah yang paling spiritual dan berada dalam oposisi langsung
dengan Agape.

Namun, Plato bukanlah sumber konsep-konsep ini, meskipun dia mungkin yang
pertama kali menggambarkannya dan memberikan bentuk khas padanya. Kita
menemukan filsafat atau prinsip eros dalam agama-agama misteri kuno. Mungkin
kita dapat menyebut Orfisme, yang dalam mitos sentralnya mengandung semua
prasyarat dasar yang kita temukan dalam eros. Mitos ini menceritakan bahwa
Zeus memutuskan untuk memberikan putranya, Zagreo (Dionysus) menguasai
dunia, tetapi saat Zagreo masih anak-anak, para Titan (yang merupakan ras dewa)
berhasil membunuhnya dan memotong-motong tubuhnya. Namun, Zeus
menghukum para Titan, menghancurkan mereka, dan dari abu mereka
menciptakan ras manusia®. Mitos ini, dalam Orfisme, kemungkinan besar berasal
dari pemujaan Osiris oleh orang Mesir, yang dirancang untuk menjelaskan orgi,
bagian sentral dari ritual misteri kuno. Di sinilah unsur kunci terlihat: menurut
mitos, manusia memiliki dua sifat: satu ilahi, yang lain duniawi. Karena diciptakan
dari abu para Titan, manusia adalah jahat dan bermusuhan dengan Tuhan, namun
dalam esensi para Titan terdapat sesuatu dari Tuhan yang menciptakannya,
sehingga terdapat juga sesuatu yang ilahi dalam manusia. Menurut mitos ini,

% https://en.wikipedia.org/wiki/Orphism_(religion)

39



manusia termasuk dalam dua dunia: ia adalah makhluk duniawi dengan percikan
ilahi. Dan elemen ilahi inilah yang harus dibebaskan dari ikatan duniawi dan unsur
sensualnya. Akal ilahi atau jiwa ilahi harus bangkit di atas segala sesuatu dengan
memecahkan ikatan yang mengikatnya; ia harus membersihkan diri dari
lingkungan yang tidak sesuai dengan kondisi hidup ilahi yang secara alami menjadi
bagiannya. Jalan keselamatan bagi jiwa, menurut Orfisme, adalah jalan
pembersihan dan ekstasi melalui inisiasi ke dalam misteri, dan tujuannya adalah
reuni akhir jiwa dengan dan penyatuan ke dalam yang ilahi. Hal ini akan tercapai
setelah kematian. Mereka yang tidak menjalani proses inisiasi ini akan menjalani
siklus reinkarnasi. Konsepsi ganda tentang manusia, asal usul ilahinya dan kualitas
jiwanya, pembebasannya dari dunia indra, dan kenaikan ke rumah ilahi asalnya,
merupakan latar belakang umum di mana teori eros berakar. Dari konsep ini,
muncul serangkaian ide yang manifestasi dalam berbagai ekspresi agama, seperti,
misalnya, kejatuhan sebelum kejatuhan, tubuh sebagai penjara jiwa, keyakinan
akan keabadian jiwa, asketisme dan mistisisme sebagai jalan keselamatan. Dan
jika kita melihat lebih dekat, semua ini menjadi inti dari agama-agama misteri
kuno. Jiwa adalah mutiara yang jatuh ke dalam kegelapan di dasar laut. Misteri-
misteri berusaha untuk menebus unsur abadi, ilahi, dan esensial dari manusia.
Inilah kata-kata yang diucapkan sejak dahulu kala:

Kejadian 3:* Dan ular berkata kepada perempuan itu, "Kamu tidak akan
mati."

Dalam filsafat ini, manusia memiliki kehidupan di dalam dirinya sendiri, dan
percikan-percikan ilahi ini harus dibawa dan dikumpulkan kembali ke dalam api
ilahi yang utama. Apa yang dibutuhkan manusia dalam filsafat ini adalah
menyadari keadaan dirinya saat ini, meninggalkan hal-hal duniawi yang
menghalanginya mencapai cahaya; ia perlu masuk ke dalam dirinya sendiri,
belajar mengenal dirinya, yaitu mengenal nilai transendennya sendiri, dan dari
sana keluar dari dirinya, menembus batas-batas waktu dan indra, dan masuk ke
dalam keilahian. Meskipun semua agama mistis kuno yang mengungkap rahasia-
rahasia ini sadar akan kondisi manusia, semuanya didasarkan pada martabat ilahi
asli manusia. Prasyarat ini saja yang memungkinkan kenaikan manusia ke ilahi.
Dan jejak-jejak ini, goresan-goresan ini, menjadi warisan bersama mereka semua,
dan agama misteri pun menjadi agama yang hidup dan nyata, sedangkan filsafat
eros menjadi jiwa fundamental dari semuanya: Babel. Itulah roh yang
mendominasi sejak zaman kuno.

Sekarang perlu dijelaskan apa yang kita baca dari Plato, tanpa melupakan bahwa
penggunaan mitos adalah alat dalam diskursus Plato. Juga benar untuk
menyatakan bahwa filsafat Plato adalah ajaran keselamatan. Baik bagi agama

40



maupun bagi Plato, tujuannya adalah agar manusia mencapai kehidupan yang
sejati dan bahagia, dan ini, dalam konteks kuno, dicapai melalui pembebasan jiwa
dari penjarakan tubuh dan indra, serta pemulangan ke rumah surgawinya. Plato
berbeda dengan agama-agama misteri kuno dalam cara mencapai hal tersebut.
Sementara dalam agama-agama misteri, keselamatan dicapai melalui inisiasi,
pembersihan, dan upacara, bagi Plato hal itu dicapai melalui filsafat. Namun,
sebagai seorang filsuf, ia menyatakan dirinya membutuhkan konversi dan
pembersihan. Dan di sinilah mitos-mitos memberikan pandangan dunia yang
penting tentang aspek-aspek keagamaan Platonisme.

Menurut Plato, dua dunia, dunia /de dan dunia Indera, dunia pengetahuan
rasional yang mutlak dan dunia persepsi indera yang kontingensi, berada
berdampingan. Tugas untuk beralih dari satu dunia ke dunia lainnya terletak pada
manusia. Tugasnya adalah melepaskan diri dari dunia yang lebih rendah, dunia
Indera, dan naik ke dunia yang lebih tinggi, dunia Ide. Dengan demikian, dunia Ide
menang atas dunia Indera. Namun, pekerjaan ini hanya mungkin berkat eros yang
ada dalam diri manusia. Ide-ide itu sendiri tidak mampu menghasilkan gerakan ini;
mereka bukan kekuatan yang berdiri sendiri, dan tidak memiliki pengaruh
terhadap dunia Indera. Hubungan antara kedua dunia ini sepenuhnya bersifat
satu arah, hanya ada satu arah, dari bawah ke atas, dari yang material ke yang
spiritual, dari indra ke Ide. Tidak ada bantuan, tidak ada kekuatan yang datang
dari dunia Ide untuk membantu gerakan ini. Ketika manusia menyadari Ide dalam
benda-benda, ia dikuasai oleh eros, kerinduan akan dunia Ide yang murni. Dengan
demikian, Eros adalah transformasi manusia dari yang inderawi ke yang supra-
inderawi, ia adalah kecenderungan jiwa manusia menuju yang lebih tinggi, ia
adalah kekuatan nyata yang mendorong manusia ke dunia Ide. Jika tidak ada eros,
pertukaran antara dua dunia ini tidak mungkin terjadi. Eroslah yang memicu
gerakan ke atas ini. Eros adalah kesempatan besar dunia Ide atas dunia Indera.
Sebab, sementara Ide tidak dapat membantu manusia, manusia yang dilengkapi
dengan eros dapat menegakkan otoritas Ide. Dengan demikian, kita dapat melihat
bagaimana filsafat Plato sekaligus merupakan ajaran keselamatan.

Dalam Phaedrus karya Plato, kita memulai dengan asumsi yang umum dalam
semua ajaran penyelamatan Timur: bahwa jiwa manusia memiliki nilai dan asal-
usul yang supernatural dan ilahi. Dalam keadaan pra-eksistensi, jiwa telah
menyaksikan lde-ide, serta yang benar, baik, dan indah, dan telah meninggalkan
kesan yang begitu mendalam padanya, sehingga meskipun telah jatuh dan
terkurung dalam tubuh, ia masih menyimpan kenangan akan kemegahan dunia
yang lebih tinggi, dan merasakan daya tarik yang kadang-kadang bahkan tidak
dapat dijelaskan. Daya tarik ini terhadap yang lebih tinggi dalam jiwa adalah eros.
ltulah yang mencegah jiwa menjadi tunduk pada hal-hal temporal. Oleh karena
itu, cinta yang diajarkan Plato adalah cinta terhadap dunia Ide yang cemerlang,

41



sebuah kerinduan untuk berpartisipasi dalam kehidupan ilahi. Ingatan, yaitu jejak-
jejak jiwa dalam keadaan pra-waktu, bervariasi dari jiwa ke jiwa. Pada kebanyakan
jiwa, ingatan ini hanya laten dan perlu diaktualisasikan, dibawa ke dalam
kenyataan. Ketika jiwa menyadari kecemerlangan keindahan, maka ia
memperoleh sayap dan dapat mencapai dunia supra-sensibel. Alasan mengapa
keindahan memiliki efek ini pada jiwa adalah karena keindahan adalah Ide yang
paling cemerlang. Ide keindahan adalah yang terakhir dilupakan dan yang
pertama muncul dalam pikiran ketika kita menemui keindahan di dunia indera.
Dan pemandangan keindahan dimaksudkan untuk membangkitkan Eros dalam diri
manusia, bukan agar ia menancapkan cintanya pada objek tersebut, tetapi agar ia,
dengan melewatinya, terus naik secara konstan menuju keindahan, yang
merupakan esensi sejati dari Eros. Ketika jiwa memandang keindahan, ia
melupakan dirinya sendiri dan menanamkan dirinya pada keindahan mutlak, dari
mana ia berpartisipasi dan memperoleh keindahannya sendiri. Dengan demikian,
Eros menjadi Eros surgawi, yang mencari untuk naik ke keindahan surgawi.
Keindahan sensual hanyalah titik awal, mencapai tujuannya di dunia Ide.

Menurut Plato, eros memiliki dualitas dalam sifatnya. la bukanlah murni manusia
maupun ilahi; ia berada di antara keduanya—dalam kata-katanya sendiri, seorang
setengah dewa atau “setan besar”. Kita membaca apa yang ditulisnya berasal dari
Socrates yang mendengarnya dari seorang pendeta:

"Jadi, jika Eros membutuhkan hal-hal yang indah, dan hal-hal yang baik
adalah indah, maka ia juga membutuhkan hal-hal yang baik."

"Aku, Socrates," katanya, "tidak dapat membantahmu; jadi biarlah
seperti yang kau katakan."

"Bukan begitu, Agathon yang terkasih. Sebaliknya, kamu tidak mampu
membantah kebenaran," katanya, "karena membantah Socrates sama
sekali tidak sulit."

"Dan aku akan membiarkanmu pergi untuk saat ini, dan beralih ke pidato
tentang Eros yang pernah kudengar dari seorang wanita, Diotima dari
Mantineia. Dia bijaksana dalam hal-hal ini dan banyak hal lain; ketika
orang-orang Athena pernah melakukan persembahan sebelum wabah,
dia menyebabkan wabah itu tertunda sepuluh tahun; dan dia adalah
orang yang mengajarkan erotika kepadaku. Pidato yang biasa dia
sampaikan, aku akan mencoba menceritakannya kepada kalian semua
berdasarkan kesepakatan antara Agathon dan diriku; dan aku akan
mencoba melakukannya sendiri, sebaik mungkin. Sebab, sebagaimana
kau jelaskan, Agathon, kita harus terlebih dahulu menjelaskan siapa Eros
itu dan sifatnya, lalu menceritakan perbuatannya. Menurutku, cara
termudah untuk melakukannya adalah dengan cara yang sama seperti

42



orang asing itu pernah melakukannya saat menguji aku. Sebab, ketika
berbicara dengannya, aku hampir saja mengatakan hal-hal yang sama
seperti yang Agathon katakan kepadaku sekarang—bahwa Eros adalah
dewa besar dan merupakan cinta terhadap hal-hal yang indah. Dia lalu
membantahku dengan argumen yang sama dengan yang aku gunakan
untuk membantahnya—bahwa dia bukanlah yang indah, menurut
argumenku, dan juga bukan yang baik.

"Dan aku berkata, 'Maksudmu apa, Diotima? Apakah Eros pada akhirnya
jelek dan buruk?'

"Dan dia berkata, 'Diam! Atau apakah kamu percaya bahwa segala
sesuatu yang tidak indah pasti jelek?’

"'"Tentu saja.’

"'Dan apa yang tidak bijaksana, tanpa pemahaman? Atau apakah kamu
tidak tahu bahwa ada sesuatu di antara kebijaksanaan dan
ketidakpahaman?'

"Apa itu?’

"'Tidakkah kamu tahu,' katanya, 'bahwa berpendapat dengan benar
tanpa mampu memberikan penjelasan [logos] bukanlah pengetahuan
yang ahli (karena bagaimana mungkin pengetahuan ahli bisa menjadi
sesuatu yang tidak dapat dijelaskan [alogon]?) dan juga bukan
ketidakpahaman (karena bagaimana mungkin ketidakpahaman bisa
menjadi sesuatu yang telah menemukan kebenaran)? Tetapi tentu saja
pendapat yang benar seperti itu, berada di antara kecerdasan dan
ketidakpahaman.'

"'Apa yang kamu katakan benar,' kataku.

"Jangan memaksa apa yang tidak indah menjadi jelek, atau apa yang
tidak baik menjadi buruk. Demikian pula, karena kamu sendiri setuju
bahwa Eros bukanlah baik atau indah, janganlah sama sekali percaya
bahwa dia harus jelek dan buruk," katanya, "tetapi sesuatu di antara
keduanya."

"Apakah kamu melihat sekarang,' katanya, 'bahwa kamu pun
menganggap Eros bukanlah dewa?’

"'Lalu apa Eros itu?' kataku. 'Seorang makhluk fana?' "'Tentu tidak.'

"Lalu apa?’

43



"'Seperti sebelumnya,' katanya, '‘antara makhluk fana dan abadi.’

"'Apa itu, Diotima?'

"'Seorang daemon yang besar, Socrates, karena segala sesuatu yang
daemonic berada di antara dewa dan makhluk fana.'

"'Dengan kekuatan apa?' tanyaku.

"'"Menafsirkan dan mengantarkan hal-hal dari manusia kepada para
dewa dan hal-hal dari para dewa kepada manusia: permohonan dan
persembahan manusia, perintah dan pertukaran persembahan para
dewa; sebab ia berada di tengah-tengah keduanya dan mengisi celah di
antara keduanya sehingga keseluruhan itu sendiri telah diikat olehnya.

Melalui ini berlangsunglah semua ramalan dan seni para imam yang
menangani persembahan, upacara inisiasi, mantra, dan segala macam
ramalan dan sihir. Seorang dewa tidak bercampur dengan manusia;
tetapi melalui ini terjadi seluruh interaksi dan percakapan antara dewa-
dewa dengan manusia baik saat mereka terjaga maupun tertidur. Dan
orang yang bijaksana dalam hal-hal seperti ini adalah orang yang
dipengaruhi oleh dewa; tetapi orang yang bijaksana dalam hal lain, baik
seni maupun kerajinan, adalah orang yang rendah dan biasa. Dewa-
dewa ini banyak dan bermacam-macam; dan salah satunya adalah Eros.

"'Siapakah ayahnya?' aku bertanya, 'Dan siapakah ibunya?'

"Ini cukup panjang,' katanya, 'untuk dijelaskan; tapi aku akan
menceritakannya padamu juga. Ketika Aphrodite lahir, semua dewa
lainnya beserta Poros [Sumber Daya], putra Metis [Kecerdasan], sedang
menghadiri sebuah pesta; 16 dan setelah mereka selesai makan, Penia
[Kemiskinan] datang untuk meminta sesuatu — seperti yang biasa terjadi
dalam sebuah pesta — dan ia berdiam di dekat pintu. Kemudian Poros
mabuk karena nektar — karena saat itu belum ada anggur — dan, dengan
kepala berat, ia masuk ke taman Zeus dan tertidur. Lalu Penia, yang
karena kekurangan sumber dayanya sendiri berencana untuk memiliki
anak dari Poros, berbaring di sampingnya dan mengandung Eros. Itulah
sebabnya Eros menjadi pengikut dan pelayan Aphrodite, karena ia
dikandung pada hari ulang tahunnya; sebab ia secara alamiah mencintai
yang indah, dan Aphrodite adalah yang indah. Jadi, karena Eros adalah
anak Poros dan Penia, keadaannya serupa dengan hal ini. Pertama-tama,
ia selalu miskin; dan ia jauh dari lembut dan indah, seperti yang banyak
orang percaya, tetapi ia kasar, kotor, tanpa sepatu, dan tanpa rumah,
selalu berbaring di tanah tanpa selimut atau tempat tidur, tidur di pintu-
pintu dan di tepi jalan di bawah langit terbuka; ia memiliki sifat ibunya,

44



selalu hidup dalam kemiskinan. Namun, sesuai dengan ayahnya, ia
merencanakan untuk menjebak yang cantik dan baik, dan ia berani, kuat,
dan cerdik, seorang pemburu yang terampil, selalu merencanakan tipu
daya, dan menginginkan kebijaksanaan praktis dan kreatif, merenung
sepanjang hidupnya, seorang pesulap terampil, apoteker, dan sofis. Dan
sifatnya bukanlah abadi maupun fana; tetapi kadang-kadang pada hari
yang sama ia berkembang dan hidup, setiap kali ia memiliki sumber
daya; dan kadang-kadang ia mati, tetapi hidup kembali melalui alamiah
dari ayahnya. Dan karena apa yang diberikan kepadanya selalu mengalir
secara bertahap, Eros tidak pernah kekurangan sumber daya maupun
kaya, tetapi berada di antara kebijaksanaan dan ketidaktahuan. ..."*°

Eros adalah perantara antara yang fana dan abadi, antara memiliki dan tidak
memiliki, antara kebijaksanaan dan kebodohan. la selalu memiliki kecenderungan
yang jelas: Eros adalah cinta terhadap yang indah dan yang baik.

Setelah merangkum presentasi Plato tentang Eros, terutama dari Phaedrus dan
Symposium, kita akan menyebutkan isi utama konsep cinta Eros.

1. Eros adalah cinta yang bersifat menguasai: Ketika Plato mendefinisikan Eros,
ia mengatakan bahwa Eros adalah keadaan antara memiliki dan tidak memiliki.
Aspek yang paling jelas adalah bahwa Eros adalah keinginan, dorongan, atau
rindu. Namun, manusia hanya memiliki keinginan terhadap apa yang tidak
dimilikinya, dan terhadap apa yang ia rasakan sebagai kebutuhan, serta ia hanya
akan berusaha untuk mendapatkan apa yang ia yakini sebagai hal yang berharga.
Dengan demikian, kita melihat bahwa Eros memiliki dua karakteristik utama:
kesadaran akan kebutuhan yang sebenarnya, dan usaha untuk menemukan
pemenuhan kebutuhan tersebut dalam keadaan yang lebih tinggi dan lebih
bahagia. Perasaan kebutuhan adalah kunci dalam Eros, karena tanpa itu,
keinginan untuk cinta yang menguasai tidak akan terbangun. Sebuah Eros yang
kaya dan tidak membutuhkan apa pun akan menjadi kontradiksi, sama seperti
pemikiran tentang Eros yang memberi dengan bebas. Eros adalah keinginan untuk
memiliki, bahkan ketika memiliki makna yang lebih mulia, seperti untuk tujuan
pendidikan atau perbaikan moral. Dan jelas bahwa bahkan dalam kasus di mana
Eros tampaknya merupakan keinginan untuk memberi, pada akhirnya itu adalah
keinginan untuk memiliki. Seperti semua cinta yang bersifat memperoleh, Eros
terbatas pada apa yang ia anggap berharga. Cinta dan nilai di sini bersama-sama,
saling memberi isyarat. Hanya yang berharga yang dapat menjadi objek cinta dan
keinginan. Dari sini kita dapat menyimpulkan bahwa bagi Plato, cinta yang bebas,
alamiah, dan tanpa pamrih tidak mungkin ada, karena cinta yang bersifat tamak

26 p|ato, Simposium Plato, diterjemahkan oleh Seth Bernardete.
https://archive.org/details/PlatosSymposium

45


https://archive.org/details/PlatosSymposium

didorong oleh nilai objeknya. Namun, cinta ini bersifat tamak, bukan dalam arti
yang mendorong jiwa ke tingkat terendah dan menahannya dalam hal-hal
temporal—itu adalah cinta sensual. Sebaliknya, Eros adalah cinta yang ditujukan
kepada yang lebih tinggi, ia adalah kerinduan jiwa akan yang lebih tinggi, akan
yang lebih baik; ia adalah aspirasi menuju dunia surgawi, dunia Ide. Dalam arti ini,
patut dicatat bahwa aspirasi ini menuju hal-hal yang lebih tinggi masih merupakan
cinta yang bersifat tamak.

2. Eros adalah jalannya manusia menuju yang ilahi: Deskripsi Plato tentang Eros
sebagai sesuatu yang berada di antara juga memiliki makna religius. Eros adalah
perantara antara kehidupan manusia dan yang ilahi. Eroslah yang mengangkat
yang tidak sempurna menjadi sempurna, yang fana menjadi abadi. Plato dapat
berbicara tentang cinta sebagai sesuatu yang ilahi, tetapi hanya dalam arti bahwa
cinta itu menghubungkan manusia dengan para dewa, bukan dalam arti bahwa
para dewa merasakan cinta. Para dewa hidup dalam kehidupan yang bahagia
tanpa merasa membutuhkan apa pun. Mereka tidak membutuhkan cinta. Plato
mengatakan, manusia hanya mencintai dan menginginkan apa yang dia inginkan
dan tidak miliki, karena siapa di dunia ini yang menginginkan apa yang sudah dia
miliki? Karena para dewa memiliki segalanya dan tidak membutuhkan apa pun,
mereka tidak merasakan cinta. Namun, mereka adalah objek cinta. Karena
keindahan bawaan mereka, keilahian mendorong segala sesuatu bergerak
menuju-Nya, tetapi yang ilahi tetap tidak bergerak, dalam ketenangan mutlak.
Plato mengatakan bahwa seorang dewa tidak memiliki hubungan dengan manusia
kecuali melalui perantara Eros, dan itulah cara semua hubungan antara dewa dan
manusia terjadi. Oleh karena itu, cinta Eros, sebagai aktivitas dan gerakan, adalah
tindakan murni manusia. Karena cinta selalu merupakan keinginan yang rendah
terhadap yang tinggi, yang tidak sempurna terhadap yang sempurna, Eros adalah
jalan di mana manusia naik ke ilahi, dan bukan sarana di mana keilahian condong
ke arah manusia.

Semua ini hanyalah pengakuan akan nilai dalam objek yang dicintai, dan dalam
kesadaran akan keharusan nilai tersebut. Dalam arti ini, bagi Plato, arah cinta
menuju yang supra-sensibel menjadi kunci. Eros, dalam arti ini, pelarian jiwa dari
satu dunia menuju dunia lain, dari dunia indra ke dunia kenangan yang
dibangkitkan dari dunia yang lebih tinggi oleh keindahan benda-benda.
Demikianlah, tangga bagi Plato adalah dari tubuh yang indah, ke semua tubuh
yang indah, dari sana ke keindahan jiwa, dari sana ke keindahan dalam hukum
dan institusi manusia, dan dari sana ke keindahan ilmu pengetahuan, dan
akhirnya ke yang secara mutlak indah dalam dirinya sendiri, yaitu ide keindahan
itu sendiri. Dengan demikian, seseorang mencapai kontemplasi keindahan abadi,
yang tidak memiliki awal maupun akhir, yang tidak tumbuh maupun layu, yang
pada saat yang sama merupakan keberadaan mutlak.

46



3. Eros adalah cinta yang egois: Segala sesuatu sepenuhnya berpusat pada diri
sendiri dan takdirnya. Yang penting hanyalah jiwa dan bahwa jiwa itu terbakar
oleh Eros, tantangan-tantangan saat ini sebagai budak tubuh, kenaikan perlahan
ke dunia yang lebih tinggi, dan penglihatan yang diberkati akan Ide-lde dalam
kemegahannya. Fakta bahwa Eros adalah cinta yang serakah seharusnya sudah
cukup sebagai bukti bahwa ia egosentris. Namun, sifat egosentris Eros terlihat
jelas dalam objek cintanya, yaitu memperoleh kepemilikan atas sesuatu yang
dianggap berharga dan yang dirasa dibutuhkan oleh manusia. Oleh karena itu,
setiap manusia mendambakan apa yang baik baginya, sehingga mencintai yang
baik adalah keinginan untuk memiliki yang baik dan memilikinya secara
permanen. Cinta maka selalu merupakan keinginan akan keabadian. Namun,
dalam keinginan ini, egosentrismenya terwujud. Plato mengonfirmasi hal ini
dengan mengutip kasus Alcestis yang mati untuk Admeteus, atau Achilles yang
mengikuti Patroclus hingga mati, menegaskan bahwa mereka tidak akan pernah
melakukannya jika bukan karena fakta bahwa mereka tahu bahwa mereka akan
memperoleh reputasi kemasyhuran universal. Dia menambahkan bahwa semua
orang akan melakukan apa saja untuk mendapatkan kemasyhuran abadi dan
kemuliaan yang mulia, dan semakin mereka menginginkannya, semakin baik,
karena mereka mencintai yang abadi. Jelas, cinta yang mendorong mereka untuk
mengorbankan nyawa mereka satu sama lain bukanlah cinta yang “tidak mencari

kepentingannya sendiri”?’

Melihat hal ini, kita tidak dapat tidak mempertimbangkan apa yang terjadi di
Taman Eden:

Kejadian 3:* Sekarang ular itu lebih licik ... * Dan ular itu berkata kepada
perempuan itu, "Kamu tidak akan mati: > Sebab Allah tahu bahwa pada
hari kamu memakannya, maka matamu akan terbuka, dan kamu akan
menjadi seperti Allah, mengetahui yang baik dan yang jahat.

Ular pertama-tama menegaskan bahwa apa pun yang dilakukan Hawa, bahkan
jika dia melanggar perintah Tuhan, dia tidak akan mati, meskipun Tuhan secara
tegas telah menyatakan bahwa itulah akibatnya. Kehidupan Hawa tidak
bergantung pada hubungannya dengan Tuhan. Kedua, ular menekankan bahwa
Tuhan secara sukarela dan sadar telah merampas pengetahuan khusus dari
mereka, serta kesempatan untuk naik ke kondisi kehidupan yang lebih tinggi, di
mana mereka dapat menjadi seperti Tuhan. Dan keadaan eksistensi yang lebih
tinggi ini hanya dapat dicapai dengan mengambil dan memakan buah dari pohon
terlarang. Ular membangkitkan, melalui kebohongan, rasa kebutuhan akan
keadaan yang lebih tinggi dan lebih bahagia. Dan menjadi seperti Tuhan
dipersembahkan sebagai sesuatu yang berharga, sesuatu yang superior dan layak

27 1 Korintus 13:5

47



untuk dikejar dan direbut, meskipun itu bukan milik mereka. Tentu saja, sebagian
masalahnya adalah bahwa Tuhan tidak seperti itu, seperti yang ditunjukkan oleh
cinta Agape. Faktanya, mengikuti nasihat ular membawa Hawa menjauh dari
Tuhan. Dengan demikian, Eros yang serakah ini ditanamkan dalam diri Hawa, dan
dalam pencarian untuk menjadi seperti Tuhan, ia menempuh jalan dari manusia
ke Tuhan, yaitu usaha manusia untuk menjadi dan berada dalam kondisi ideal
yang diduga. Semua ini didasarkan pada konsepsi egosentris, di mana kepuasan
dan pemenuhan diri sendiri dicari di atas segala sesuatu. Dengan demikian, kita
melihat bagaimana Eros adalah roh ular kuno, "setan besar", yang menempatkan
diri di antara manusia dan Tuhan, tentang dia yang dikatakan:

Yesaya 14:! Sebab engkau telah berkata dalam hatimu, "Aku akan naik
ke surga, aku akan meninggikan takhtaku di atas bintang-bintang Allah;
aku akan duduk juga di gunung pertemuan, di sisi utara: * Aku akan naik
di atas ketinggian awan-awan; aku akan menjadi seperti Yang
Mahatinggi.

Setelah melihat karakteristik Eros yang didefinisikan oleh Plato, kita harus
menyoroti kontribusi Aristoteles dengan memberikan makna kosmis padanya. Hal
ini terlihat jelas dalam doktrin pergerakan, di mana seluruh proses alam adalah
suatu pergerakan, kenaikan bertahap dari materi ke bentuk, dari
ketidaksempurnaan ke kesempurnaan keberadaan, dari potensi ke aktual.
Penyebab pergerakan ini dapat dilihat dalam pengaruh bentuk terhadap materi.
Hal ini disebabkan oleh kecenderungan alami materi menuju bentuk, dan
sebagian karena pengaruh bentuk terhadap materi, meskipun dalam hal ini,
sejauh menyangkut bentuk murni, ia sepenuhnya transenden terhadap semua
gerak. Bentuk murni lah yang pada akhirnya memicu semua gerak, namun ia
melakukannya tanpa gerak atau perubahan apa pun pada dirinya sendiri. Dan ia
memicu gerak melalui hasrat yang ia bangun. Apa pengaruh bentuk murni?
Bentuk murni, karena kesempurnaannya, membangkitkan Eros. Dengan demikian,
kita menemukan bahwa Aristoteles mengangkat Eros Plato ke tingkat kosmis.
Selain itu, kita kembali melihat konsep tangga dalam Skala Eksistensi Aristoteles.
Bagi Plato, anak tangga yang harus dilalui individu untuk naik dari satu dunia ke
dunia lain tidak diwakili oleh realitas objektif yang menghubungkan dunia Indera
dengan dunia Ide, sehingga membentuk kontinuum, tetapi tangga tersebut lebih
tampak seperti alat bantu psikologis untuk membimbing jiwa dalam kenaikan.
Namun, dengan Aristoteles dalam tangga eksistensinya, seluruh eksistensi adalah
kenaikan yang terus-menerus, di mana segala sesuatu yang lebih rendah
mengarah ke yang lebih tinggi, dan seluruh proses gerakan ini konvergen menuju
yang ilahi, yang ilahi tetap tak bergerak, sementara ia menarik yang lebih rendah.
Segala sesuatu dalam eksistensi mencerminkan gerakan ini, evolusi semua
spesies. Segala sesuatu memiliki kerinduan terhadap makhluk tertinggi. Seluruh
alam semesta membawa jejak Eros, yang lebih rendah naik ke yang lebih tinggi

48



dan berusaha menjadi seperti itu. Dan usaha ini berlanjut dari satu lingkaran ke
lingkaran lain di seluruh alam semesta. Konsep gerak Aristoteles ini didasarkan
pada gagasan tentang Tuhan Yunani. Tuhan ini tidak bergerak, namun
pengaruhnya tidak berasal dari apa yang dilakukannya, melainkan dari keinginan
dunia untuk mencapai yang ilahi.

Sekarang kita akan membahas Neoplatonisme, khususnya ajaran Plotinus, yang
hidup hingga masa Kristen. Apa yang Plotinus coba lakukan adalah sintesis antara
Platonisme dan kesucian misteri kuno. Baik dalam pemikiran Plato maupun
Aristoteles terdapat beragam pemikiran terkait Eros, namun dalam ajaran
Plotinus, kita melihat kembalinya jiwa kepada Tuhan sebagai tema utama. Dan
apa yang diperkenalkan Plotinus adalah konsep, yang sudah ada tetapi
diperlakukan secara sekunder, tentang bagaimana jiwa ilahi terjebak dalam
tubuh. Poin ini menjadi pusat pemikiran Plotinus. la memahami bahwa kenaikan
didahului dan dikondisikan oleh penurunan. Oleh karena itu, penurunan harus
direproduksi, tetapi secara terbalik, agar jiwa dapat kembali kepada Tuhan. Oleh
karena itu, bagi Plotinus, proses dunia dapat diringkas dalam konsep ganda:
emanasi segala sesuatu dari Yang Satu, yang ilahi, dan kembalinya segala sesuatu
ke Yang Satu. Penurunan terjadi dalam emanasi dari Yang Satu, dan yang
abnormal terjadi ketika jiwa individu terputus dari dunia jiwa, ketika ia melupakan
asal usul ilahinya, dan mencari kepuasan di dunia indra. Ketika gerakan ke bawah
mencapai batasnya, ia kembali dalam gerakan ke atas. Ketika jiwa membiarkan
dirinya terjerat dalam pekerjaan indra, hal itu disebabkan oleh pengurangan nilai
jiwa itu sendiri. Oleh karena itu, agar penurunan dapat menjadi kenaikan, jiwa
harus belajar dua hal: pertama, ia harus mengingat asal usul ilahinya dan nilainya.
Dan ketika jiwa telah keluar dari dunia indra, ia dapat beralih kepada keindahan,
dan dengan demikian, ia diarahkan menuju kenaikan, dan tugasnya kini adalah
naik dan mencapai tingkatan keindahan yang lebih tinggi, sehingga membalikkan
proses penurunan. Dengan demikian, langkah-langkah dalam kenaikan dimulai
dengan menyadari bahwa benda-benda fisik menerima keindahannya dari jiwa,
jiwa dari akal, dan akal dari Yang Satu, dari yang ilahi. Plotinus mengatakan bahwa
kita harus naik ke apa yang setiap jiwa cita-citakan, yaitu kebaikan. Namun,
ketinggian tertinggi, persatuan sempurna dengan Tuhan, tidak dapat dicapai
melalui dialektika atau melalui pemikiran rasional.

Penalaran, tetapi hanya melalui ekstasi, di mana orang yang merenung menyatu
dengan apa yang direnungkannya, sehingga menjadi Tuhan. Demikianlah kenaikan
dijelaskan, dan seluruh kenaikan berlandaskan pada prasangka yang telah kita
lihat dalam Orfisme, bahwa jiwa memiliki sesuatu yang ilahi, dan bahwa ia telah
terjerat dalam materi. Dan dalam hal ini, Plotinus berusaha menunjukkan bahwa
jiwa secara alamiah baik, dan bahwa yang eksternal adalah buruk dan merupakan

49



konsekuensi dari keterikatan jiwa dengan materi. Dengan demikian, ajaran
Plotinus dapat diringkas dalam penurunan dan kenaikan, di mana Eros menguasai
kedua jalan tersebut.

Kita mungkin bertanya-tanya seberapa autentik penurunan yang dipaparkan di
sini. Mungkin hal pertama yang dapat kita katakan adalah bahwa Plotinus tertarik
pada proses kosmologis yang membawa kita ke sini, bagaimana situasi ini terjadi.
Sehubungan dengan keselamatan, Plotinus hanya tertarik pada kenaikan, pada
gerakan menuju yang ilahi. Komunikasi dengan yang ilahi bukanlah dengan Tuhan
datang kepada manusia, melainkan sebaliknya, manusia yang mendaki melalui
Eros menuju Yang Satu. Dan dalam deskripsi tentang penurunan, sebenarnya
tidak ada penurunan dari yang ilahi. Yang ilahi tetap berada dalam
transendennya, tidak bergerak. Ketika yang lebih tinggi memberikan kepada yang
lebih rendah, ia melakukannya tanpa pernah tunduk pada kondisi di mana yang
lebih rendah berada, tetapi tetap sepenuhnya pasif, pengaruhnya selalu pasif.
Bagi Plotinus, yang ilahi adalah mandiri dan tidak pernah manifestasi dari
kedamaian-Nya yang mulia. Tidak ada turun yang spontan. Turun bukanlah
tindakan kerendahan hati ilahi, melainkan jatuhnya jiwa ke dalam dosa dan
kesalahan. Plotinus menyatakan bahwa siapa pun yang turun ke tingkat yang lebih
rendah melakukannya secara tidak sengaja, dan hal itu merupakan bukti
kelemahan dan ketidakmampuan, sesuatu yang mustahil dalam yang ilahi. Konsep
bahwa yang ilahi sebenarnya turun adalah mustahil. Oleh karena itu, penurunan
Plotinus tidak memiliki kesamaan dengan Agape yang kita temukan dalam Injil.
Sebaliknya, Plotinus menyerukan peningkatan manusia ke status manusia ilahi.
Dengan demikian, kesimpulan yang dicapai oleh Plotinus adalah bahwa Tuhan
adalah Eros. Dikatakan tentang Tuhan bahwa Dia adalah layak untuk dicintai, dan
Dia sendiri adalah cinta, cinta terhadap diri-Nya sendiri, karena Dia hanya indah
oleh diri-Nya sendiri dan dalam diri-Nya sendiri. Dengan demikian, Allah
didefinisikan sebagai Eros, dan jalan terbuka di sini untuk membandingkan Allah
yang adalah Eros dengan Allah yang kita temukan dalam Alkitab yang adalah
Agape. Namun, sementara dalam Alkitab fakta bahwa Allah adalah Agape
merupakan konsekuensi alami dari wahyu yang bertahap hingga mencapai
puncaknya: “Allah adalah Agape”, hal yang sama tidak dapat dikatakan tentang
Eros, karena dalam pemikiran Plato, Eros tidak dapat diidentikkan dengan yang
ilahi. Allah bukanlah Eros dan Eros bukanlah Allah; bagi Plato, Eros adalah setan
atau dewa setengah ilahi yang memandu kita dalam kenaikan kita menuju yang
ilahi.

Dengan demikian, pada pandangan pertama, sepertinya pernyataan Plotinus
bahwa Tuhan adalah Eros merupakan penolakan terhadap gagasan Platon tentang
Eros. Sepertinya demikian, namun melalui apa yang tampaknya merupakan
perangkat dialektis, Plotinus melepaskan diri dari masalah tersebut. Yang dia

50



tegaskan secara mendasar adalah bahwa yang ilahi adalah kebaikan tertinggi,
tujuan akhir dari segala kerinduan dan keinginan, dan seperti demikian, Tuhan
sendiri tidak dapat memiliki kerinduan, keinginan, atau aspirasi terhadap apa pun,
karena di dalam-Nya terdapat kesempurnaan dari segala yang diinginkan. Oleh
karena itu, Eros tidak dapat diterapkan sebagai konsep terhadap Tuhan, tetapi,
Plotinus menegaskan, Tuhan adalah Eros hanya bagi diri-Nya sendiri. Dengan cara
ini, ia berhasil menerapkan konsep Eros pada Tuhan. Dalam konsepsi ini, Eros
menjadi sumber dan tujuan akhir dari segala sesuatu. Di sini kita melihat
perbedaan yang jelas antara Agape dan Eros. Ketika Eros diterapkan pada Tuhan,
sifatnya yang tamak dan berpusat pada diri diterapkan begitu mendalam pada
dirinya sendiri sehingga akhirnya menjadi cinta yang sepenuhnya terpusat pada
kontemplasi  keindahan dirinya sendiri, mengurangi dirinya menjadi
ketidakgerakan. Jika kita meringkas ini, kita akan melihat bahwa gagasan bahwa
Tuhan adalah Eros tidak memiliki makna kecuali jika diterapkan sebagai cinta
terhadap diri sendiri. Menariknya, agama pagan kuno juga berbicara dalam
mitosnya tentang akhir dari dewa mereka. Ada beberapa versi, tetapi pada
dasarnya, Narcissus?® dilahirkan oleh dewa sungai Cephissus kepada seorang
nimfa bernama Liriope. Liriope diberitahu oleh seorang nabi bahwa Narcissus
akan mencapai usia tua jika ia gagal mengenali dirinya sendiri. Narcissus berubah
menjadi pemuda yang sangat tampan, yang dicintai oleh semua orang. Namun,
tidak ada seorang pun yang membalas cinta Narcissus. Suatu hari, saat Narcissus
sedang berburu, ia pergi ke sebuah kolam air untuk minum. Saat ia membungkuk
untuk minum, ia jatuh cinta pada pantulan dirinya sendiri. la begitu terpesona
oleh sosok itu hingga tidak bisa bergerak. la menemukan gambaran itu indah
seperti patung marmer. Tidak mampu melihat cintanya terbalas, tidak mampu
meninggalkan gambaran dirinya sendiri, ia akhirnya bunuh diri dengan tenggelam
ke dalam gambaran dirinya yang terpantul di air. Dan demikianlah, diramalkan
tentang naga, ular tua yang duduk di atas banyak air:

Yehezkiel 28: & Mereka akan membawamu ke dalam lubang, dan engkau
akan mati seperti orang-orang yang dibunuh di tengah laut.

Demikianlah kita mengakhiri pembahasan tentang konsep Eros, yang berasal dari
agama-agama misteri kuno, kembali ke agama-agama Timur, ke Mesir dan Yunani
kuno hingga penampilannya pada awal-awal Kristen.

28 https://en.wikipedia.org/wiki/Narcissus_ (mitologi)

51


https://en.wikipedia.org/wiki/Narcissus_(mythology)

Kesimpulan

Patut dicatat bahwa Nietzsche, pengagum filsafat superman, menggambarkan
Kristen (Kristen primitif yang muncul dari Yesus dan murid-murid-Nya di dunia
kuno) sebagai transvaluasi semua nilai kuno?°. Pembalikan nilai ini, seperti yang ia
katakan, benar-benar berarti perubahan radikal, dan perubahan itu dengan tepat
berpusat pada pengenalan roh Agape. Dalam arti itu, Agape datang sebagai
pukulan telak bagi sistem agama hukum Yahudi Farisi dan spiritualitas berbasis
Eros dunia Helenistik, terutama, tetapi juga bagi dunia kuno secara keseluruhan.

Dari sudut pandang sistem agama hukum Yahudi Farisi, sistem agama yang
dominan di kalangan umat Allah pada masa itu, sudah jelas bahwa Allah
mencintai orang-orang yang benar dan setia kepada-Nya, sementara Allah tidak
mencintai orang-orang berdosa dan tidak benar. Ini adalah konsekuensi alami dari
hubungan dengan Allah yang dibatasi oleh penurutan hukum, yaitu cara manusia
menuju Allah. Namun, Yesus berkata,

Markus 2:' .. Aku datang bukan untuk memanggil orang-orang yang
benar, tetapi orang-orang berdosa agar bertobat.

Dan alasan panggilan ini adalah kasih Agape Allah, yang oleh kodrat-nya sendiri
berarti pengampunan dosa. Konsepsi ini sepenuhnya menutup pintu bagi
hubungan legalistas dengan Allah, dan merupakan alasan konflik antara Yesus
dan para Farisi, serta alasan penekanan Paulus terhadap perbuatan hukum.
Namun, sama seperti Agape bertentangan dengan sistem agama hukum Yahudi,
demikian pula ia bertentangan dengan skala nilai Helenistik kuno, yang rohnya
adalah Eros. Seperti yang telah kita sebutkan, nilai-nilai Helenistik mengambil akar
dari agama-agama misteri kuno. Bagi orang Yunani, jelas bahwa para dewa tidak
mencintai. Mengapa mereka harus mencintai, jika mereka sudah memiliki segala
yang mereka inginkan? Tanpa kebutuhan akan apa pun, tanpa keinginan yang
tidak terpenuhi, mereka tidak membutuhkan cinta, artinya mereka tidak perlu
memperoleh apa pun. Oleh karena itu, dewa Yunani hanya mementingkan diri
sendiri. Dan melawan semua itu, Kristen datang untuk mengatakan bahwa Allah
adalah cinta. Cinta ini, bagaimanapun, tidak memiliki sifat memperoleh (seperti
cinta yang dipahami dan dijalani dalam konteks ini), tetapi bersifat melepaskan
diri, mengorbankan diri, dan memberikan diri untuk ciptaan-Nya yang
memberontak. Allah tidak mencintai untuk mendapatkan keuntungan apa pun,
tetapi mencintai karena itulah cara-Nya ada, itulah sifat-Nya. Bagi orang Yunani,
tidak ada tempat untuk persekutuan dengan Allah. Seperti yang dikatakan Plato,
seorang dewa tidak memiliki hubungan dengan manusia. Namun, dalam Kristen,

29 https://apologetics.fandom.com/wiki/Transvaluation_of values

52


https://apologetics.fandom.com/wiki/Transvaluation_of_values

Agape berarti itu secara sangat persis—bahwa Allah ingin memiliki persekutuan
dengan manusia.

Kami menemukan bahwa para filsuf Yunani kadang-kadang berbicara tentang
cinta yang dimiliki para dewa terhadap manusia. Namun, ketika kita mencari
alasan di balik hal ini, kita masih melihat kontras yang besar dibandingkan dengan
Agape Allah. Aristoteles sendiri menjawab hal ini ketika ia berkata, “Siapa pun
yang hidup sesuai dengan akal budi akan menjadi objek khusus cinta para dewa.”
Sebab, jika para dewa memiliki minat sedikit pun dalam urusan manusia, seperti
yang sering dipikirkan manusia, kita harus mengasumsikan bahwa mereka hanya
menemukan kesenangan dalam hal-hal yang terbaik dan paling mirip dengan diri
mereka sendiri, yaitu akal budi, dan bahwa mereka memberi hadiah kepada
mereka yang mencintai dan menghormati hal itu. ... Namun, jelas bahwa hal ini
terdapat pada orang bijak. Oleh karena itu, dia lah yang paling dicintai oleh
dewa.” Jelaslah bahwa cinta yang dijelaskan Aristoteles ini sepenuhnya
bertentangan dengan Agape dalam Kristen. Paulus memberitahu kita sebagai
berikut:

1 Korintus 1: ¥’ Tetapi Allah telah memilih hal-hal yang bodoh di dunia ini
untuk memalukan orang-orang yang bijak; dan Allah telah memilih hal-
hal yang lemah di dunia ini untuk memalukan hal-hal yang kuat; % Dan
hal-hal yang hina di dunia ini, dan hal-hal yang dihinakan, telah dipilih
Allah, bahkan hal-hal yang tidak ada, untuk menghancurkan hal-hal yang
ada:

Demikianlah, kita melihat bahwa Nietzsche benar ketika ia mengatakan bahwa
Kristen adalah sebuah transvaluasi, sebuah perubahan dari semua nilai-nilai kuno.
Nilai-nilai tersebut, baik yang berdasarkan agama Yahudi yang didasarkan pada
kebenaran yang diperoleh melalui perbuatan hukum, maupun yang berdasarkan
Helenisme atau agama-agama kuno, semuanya berangkat dari cara manusia
menuju Allah, dari apa yang dilakukan manusia untuk masuk ke dalam
persekutuan dengan Allah. Dan cinta Agape yang diwahyukan dan diajarkan oleh
Kristuslah yang menghancurkan semua konsep-konsep tersebut. Kata-kata
Nietzsche dalam hal ini begitu penting sehingga layak untuk dikutip secara
harfiah:

“Manusia modern, yang telah kebal terhadap semua terminologi Kristen,
tidak lagi menghargai kemewahan yang mengerikan yang, bagi selera
kuno, terdapat dalam paradoks formula ‘Allah di Salib’. Belum pernah
ada di mana pun sebelumnya ada pembalikan yang begitu berani, belum
pernah ada sesuatu yang begitu menakutkan, begitu menantang dan
dapat ditantang, seperti rumusan ini; ia menjanjikan pembalikan nilai-
nilai kuno.”

53



Kita dapat melihat bagaimana minat Nietzsche terhadap masa kuno
memungkinkannya untuk melihat perbedaan yang besar dan mendasar yang ada,
di satu sisi, antara semua nilai-nilai masa kuno (baik pagan maupun di dalam umat
Allah sendiri) dalam upaya mereka untuk menetapkan kebenaran mereka sendiri,
dan Kristen yang baru saja muncul dari tangan Kristus, di sisi lain.

Perbedaan filosofis yang mendalam ini telah diperhatikan dan ditekankan sejak
awal Kristen, baik oleh teman maupun musuh. Oleh karena itu, Paulus berkata:

1 Korintus 1:2* Tetapi kami memberitakan Kristus yang disalibkan, bagi
orang Yahudi suatu batu sandungan, dan bagi orang Yunani kebodohan;
2% Tetapi bagi mereka yang dipanggil, baik Yahudi maupun Yunani, Kristus
adalah kuasa Allah dan hikmat Allah.

Bagi orang Yahudi, hal itu merupakan skandal®® dan penghinaan, bukan hanya
karena kesulitan mereka dalam memahami Mesias yang disalib, tetapi karena
Kasih Karunia salib menghancurkan sistem nilai yang menjadi dasar hubungan
keagamaan mereka. Dan di sini penting untuk menyadari apa yang menjadi
landasan agama ini: agama yang didasarkan pada manusia, pada usaha manusia.
Di sisi lain, bagi pikiran Helenistik, pemberitaan tentang Kristus dan Dia yang
disalibkan, seperti yang dikatakan Paulus, adalah kegilaan murni, sepenuhnya
bertentangan dengan skema nilai dan pemikiran pada masa itu, di mana manusia
naik ke tingkat ilahi, sebuah teori evolusi pada zamannya. Pada saat yang sama,
Kasih Karunia salib tampak sebagai sesuatu yang sepenuhnya ketidakadilan dan
ketidakjujuran, tampaknya tidak memiliki ketegasan yang diperlukan untuk
menangani dengan kejam mereka yang, menurut pandangan mereka, tidak
pantas mendapatkannya. Oleh karena itu, bagi orang-orang kuno, Kasih Karunia
salib sudah merupakan penistaan, karena ia mengungkapkan Allah sebagai lebih
buruk daripada hakim-hakim manusia, mengingat perlakuan yang begitu murah
hati dan belas kasihan terhadap para pendosa. Selain itu, hal itu bertentangan
langsung dengan kekekalan, ketidakberubahannya, ketidakbusukannya, dan
kekekalan ilahi. Dalam pikiran kuno, pemikiran utama Babel kuno dan modern
adalah:

30 Skandal dan batu sandungan dalam Perjanjian Baru adalah kata yang sama.

Galatia 5:11 Tetapi *aku*, saudara-saudara, jika aku masih memberitakan sunat, mengapa aku

masih dianiaya? Maka skandal salib telah dihapuskan. DARBY.

4625. okavdalov skandalén, skan’-dal-on (“skandal”); kemungkinan berasal dari turunan dari

2578; tongkat perangkap (batang pohon yang bengkok), yaitu perangkap (secara kiasan:

penyebab ketidakpuasan atau dosa):—kesempatan untuk jatuh (sebagai hal yang membuat

tersandung), pelanggaran, hal yang menyinggung, batu sandungan.

4624. okavdaAilw skandalizo, skan-dal-id -zo (“menyebabkan skandal”); dari 4625; menjebak,
yaitu membuat tersandung (secara kiasan tersandung [trans.] atau menggoda untuk berdosa,
murtad, atau menimbulkan ketidakpuasan):—(membuat) menyinggung.

54



Daniel 2:1 ... para dewa, yang tempat tinggalnya bukan di antara daging.

Bagaimana mungkin keindahan, keharmonisan, kebahagiaan, kesempurnaan, dan
keadaan Allah yang diberkati dapat dinodai dan dicemari dalam urusan manusia?
Bagaimana mungkin Dia tidak hanya menodai diri-Nya sendiri tetapi juga
merendahkan diri-Nya, dan meninggalkan kemandirian-Nya hingga rela memikul
salib? Bagi pikiran Helenistik, hal itu adalah kegilaan, dan kritik-kritik terpusat
pada poin-poin ini. Hal ini bahkan tercermin pada Saduki, yang tampaknya begitu
terpengaruh oleh pemikiran Helenistik sehingga mereka menolak kebangkitan
orang mati. Setelah mereka menyingkirkan materi, mengapa harus kembali
kepadanya?

Dan di sinilah kita ingin berhenti sejenak dan menilai dua filsafat ini, dua cinta,
atau dua prinsip. Kita perlu melihatnya berdampingan, membandingkan dan
kontraskan keduanya.

Sekarang, Eros dan Agape jauh lebih dari sekadar dua gagasan cinta yang berbeda
dan berlawanan. Pada kenyataannya, keduanya sepenuhnya, secara total, dan
universal berlawanan satu sama lain. Hal ini tercermin dalam setiap aspek. Eros
dan Agape adalah ekspresi khas dari dua jenis sikap hidup yang berbeda; mereka
adalah dua jenis agama dan etika yang secara fundamental berlawanan.
Keduanya mewakili dua aliran yang telah berjalan paralel sepanjang sejarah,
kadang-kadang saling berhadapan, kadang-kadang bercampur. Masing-masing
mewakili agama yang berbeda: Eros, agama egosentris versus Agape, agama
teosentris.

Dalam agama egosentris, hubungan keagamaan pada dasarnya didominasi oleh
manusia. Jarak antara manusia dan yang ilahi tidaklah tak teratasi. Manusia
bersifat ilahi, atau mungkin ia adalah makhluk ilahi, meskipun saat ini ia bingung,
teralihkan, dan terperangkap oleh hal-hal indrawi di sekitarnya. Untuk menyadari
dirinya sendiri, maka ia harus menuju ke yang ilahi, dan di situlah tujuan akhir,
kepuasan, dan kebahagiaan manusia terletak. Oleh karena itu, antara manusia
dan yang ilahi terdapat kontinuitas yang tidak pernah terputus, dan seberapa pun
besar perbedaannya, tetaplah relatif. Menurut pemikiran ini, manusia dapat naik
secara bertahap menuju keserupaan yang semakin mirip dengan Tuhan, dan
mendekati yang ilahi secara bertahap.

Di sisi lain, dalam agama teosentris, pusatnya adalah Tuhan. Antara Tuhan dan
manusia terdapat perbedaan mutlak, sebuah garis yang tidak pernah dapat
dilintasi dari sisi manusia ke sisi Tuhan. Setiap pemikiran manusia yang berusaha
meninggikan dirinya ke tingkat ilahi hanyalah kesombongan yang besar, yang jauh
dari mendekatkan manusia kepada Tuhan, melainkan merupakan tingkat tertinggi

55



dari kehidupan yang tidak bertuhan. Pemisahan antara Tuhan dan manusia adalah
mutlak, sehingga manusia tidak memiliki kemungkinan untuk naik ke tingkat ilahi.
Hanya Tuhan yang dapat menutup pemisahan itu, dan la melakukannya dengan
mengutus Anak-Nya dalam rupa daging yang berdosa®, untuk memanggil dan
menyelamatkan orang berdosa dan yang hilang. Persekutuan hanya mungkin jika
Tuhan dalam kasih Agape-Nya berkenan kepada manusia, dan la melakukannya
dengan mengutus Roh Anak-Nya. Inilah satu-satunya cara di mana manusia
memiliki kesempatan untuk bersekutu dengan Tuhan.

Agama adalah persekutuan dengan Tuhan, tetapi di sini kita melihat dua konsepsi
yang sangat berbeda tentang persekutuan dengan Tuhan: satu berpusat pada
manusia, egosentris, dan yang lain berpusat pada Tuhan, teosentris. Jika kita
melihat sejarah pengalaman religius, dunia ini telah didominasi secara mutlak
oleh agama-agama jenis egosentris. Sejak awal mula, mulai dari persembahan
Kain, lalu Nimrod dan Menara Babel, melalui agama-agama misteri kuno dan
mistisisme, semuanya berusaha mendekati keilahian dengan cara mereka dengan
syarat-syaratnya sendiri. Dalam semua kasus, persekutuan dengan Tuhan adalah
usaha manusia. Semua agama ini berusaha untuk membangkitkan dalam diri
manusia keinginan dan kerinduan akan sesuatu yang transenden, untuk
membebaskannya dari yang temporal dan fana, sehingga ia terbang dengan sayap
jiwa ke dunia yang lebih tinggi, tempat asal jiwa itu sendiri. Di sisi lain, agama
teosentris tidak pernah absen; jejak-jejaknya terlihat sepanjang Perjanjian Lama®?,
tetapi baru dengan kedatangan Kristus dan terputusnya panggung Kristen primitif
para murid, agama ini mengambil peran sentral, dan dalam satu generasi ia
menggulingkan dunia®, oleh kasih karunia dan kuasa Allah. Persis karakter
teosentris inilah yang membentuk transvaluasi nilai-nilai kuno.

Setelah melihat hal ini, kita kini dapat membandingkan dua sikap hidup yang
sangat berbeda ini, dua jenis agama yang begitu bertentangan. Baik Eros maupun
Agape mengekspresikan hubungan atau persekutuan manusia dengan yang ilahi,
dan dengan demikian, mereka menentukan seperti apa kehidupan agama
manusia dan hubungannya dengan sesama.

31 Roma 83
32 Misalnya, dalam Keluaran 32:31-32
33 Kisah Para Rasul 17:6

56



mengasumsikan bahwa keselamatan
manusia ada di tangannya.

Eros adalah keinginan, hasrat untuk | Agape adalah pemberian yang
memiliki. mengorbankan diri.

Eros adalah gerakan ke atas. Agape turun.

Eros adalah cara manusia menuju | Agape adalah cara Allah kepada
Tuhan. manusia.

Eros adalah usaha manusia; ia | Agape adalah  anugerah Allah;

keselamatan adalah karya kasih ilahi.

Eros adalah cinta yang egois, bentuk
penegasan diri dari jenis yang paling
mulia, tertinggi, dan paling luhur.

Agape adalah cinta yang tanpa pamrih,
ia tidak mencari kepentingannya
sendiri, melainkan memberikan dirinya
dengan bebas.

kebutuhan sendiri.

Eros mencari kehidupan, kehidupan Agape hidup dalam k.ehldupan.
. L Tuhan, oleh karena itu ia berani
yang abadi dan ilahi. . .
kehilangan dirinya.
Eros adalah keinginan untuk | Agape adalah memberi dan
mengambil dan memiliki apa yang | menyerahkan diri tanpa batas.
bergantung pada keinginan dan

Eros terutama adalah cinta manusia;
Tuhan adalah objek cinta tersebut.
Bahkan ketika dikaitkan dengan Tuhan,
Eros ditiru dari cinta manusia.

Agape adalah cinta Tuhan; Tuhan
adalah Agape. Bahkan ketika dikaitkan
dengan manusia, Agape diteladani dari
cinta ilahi dan berasal dari Tuhan.

Eros ditentukan  oleh kualitas,
keindahan, dan nilai objeknya. la tidak
spontan, tetapi dipicu atau dimotivasi.

Agape berkuasa atas objeknya, dan
ditujukan kepada yang buruk maupun
yang baik; ia spontan, melimpah, dan
tanpa pamrih.

Eros mengenali nilai dalam objeknya
dan mencintainya.

Agape mencintai, dan karenanya
menciptakan nilai dalam objeknya.

Sekarang, setelah memahami dengan jelas perbedaan makna Agape dan Eros, kita
dapat kembali melihat dua perintah utama.

Ketika kita berbicara tentang cinta, kita berbicara tentang hubungan antara subjek
yang mencintai dan objek dari cinta tersebut. Dengan demikian, kita dapat
melihat tiga dimensi pribadi, yang terkait dengan perintah utama, tetapi kita akan
memasukkan dimensi keempat mengingat penerimaannya yang luas di kalangan
tertentu dalam tradisi Kristen. Dimensi terakhir dan keempat dimensi ini

57




sebenarnya bukan hubungan, karena hanya ada satu subjek, bukan dua. Keempat
dimensi ini adalah:

a. Cinta Allah kepada manusia
b. Cinta manusia kepada Allah
c. Cinta manusia kepada sesama
d. Cinta diri.
Mari kita lihat masing-masing secara lebih mendalam:

a. Cinta Allah kepada manusia: Membicarakan Eros, tidak masuk akal untuk
membicarakan cinta Allah. Sebenarnya, hal itu tidak mungkin, jika kita
memikirkan apa artinya. Eros adalah suatu kenaikan; namun, bagi Allah (menurut
Eros) tidak ada gerakan ke atas. Dalam Tuhan tidak ada kebutuhan atau
keinginan, oleh karena itu tidak ada keinginan atau rindu untuk naik, dan Dia pun
tidak dapat melakukannya. Dan bahkan lebih tidak mungkin bagi-Nya untuk dapat
mencintai manusia, karena hal itu berarti turun dari kesempurnaan ilahi-Nya, dan
ketika cinta semacam itu kadang-kadang di manifes, itu hanya karena keilahian
yang ada dalam kemanusiaan.

Di sisi lain, ketika kita melihat Agape, kecenderungan utamanya justru sebaliknya.
Di sini, cinta Allah menjadi pusatnya. Semua cinta yang dapat disebut Agape
hanyalah aliran cinta ilahi yang mengalir dari hati Allah. Agape berasal dari Allah,
karena Allah adalah Agape. Agape adalah cinta yang turun tanpa batas, secara
bebas dan murah hati, memberikan dari kelimpahan-Nya.

b. Cinta manusia kepada Allah: Dalam Eros, kita menemukan cinta kepada Allah;
manusia bangkit mencari Allah untuk memperoleh bagiannya dari kekayaan dan
kelimpahan ilahi. Di sini, kecenderungan naik Eros mengungkapkan hidupnya
sendiri; keinginan dan kebutuhan manusia terpuaskan dalam kepenuhan ilahi.
Dengan demikian, cinta Eros ditunjukkan sebagai keinginan untuk memperoleh,
nafsu yang mencari keuntungan ini. Karena Allah adalah kebaikan tertinggi,
jumlah dari semua kebaikan yang dapat dibayangkan dan dipikirkan, wajar jika Dia
menarik semua cinta dan keinginan kepada diri-Nya. Tentu saja manusia dapat
mencintai sesuatu selain yang ilahi, tetapi siapa pun yang melakukan hal ini dan
tidak melakukan hal yang lain, tidak memiliki pemahaman yang sejati tentang
keinginannya dan tidak menyadari sifat yang sesungguhnya tak terpuaskan dari
keinginan tersebut. Dalam kebutaannya, manusia memilih hal-hal yang rendah
dan merampas dirinya sendiri dari kepuasan yang lebih tinggi.

Di sisi lain, dalam Agape, cinta Allah menjadi pusat.

Matius 22:* Yesus berkata kepadanya, "Kamu akan mengasihi Tuhan,
Allahmu, dengan segenap hatimu, dengan segenap jiwamu, dan dengan

58



segenap akal budimu."

Cinta kepada Allah tidak pernah muncul secara spontan dalam arti bahwa cinta itu
berasal dari manusia, tetapi cinta itu adalah cinta Allah yang dicurahkan dan
dinyatakan dalam hidup kita oleh Roh Kudus; cinta itu adalah cinta yang telah
Allah berikan kepada kita, dan oleh karena itu kita mencintai dengan cinta yang
telah Dia berikan kepada kita. Kita mencintai karena Dia terlebih dahulu mencintai
kita®*. Dengan demikian, manusia menyerahkan diri sepenuhnya kepada cinta
Allah, memberikan seluruh hatinya kepada Allah dalam pribadi Kristus. Dan
demikianlah, konsep-konsep tersebut didefinisikan ulang. Cinta Allah bukanlah
keinginan untuk memperoleh, melainkan berarti bahwa Allah dalam kasih
karunia-Nya menerima manusia ke dalam persekutuan-Nya meskipun manusia
tidak layak: Demikian pula, cinta yang kini diterima oleh manusia dinyatakan
dalam hal ini, yaitu bahwa, dipengaruhi oleh cinta ilahi itu, dengan rasa syukur ia
menyerahkan kehendaknya sepenuhnya dan menyerahkan dirinya, agar ia dapat
sepenuhnya menjadi milik Allah. Dengan demikian, cinta kepada Allah menjadi
sepenuhnya teosentris, di mana kehendak dan pilihan manusia dikecualikan.
Manusia mencintai Allah, bukan karena dengan membandingkan dengan hal-hal
lain ia menemukan-Nya lebih memuaskan daripada segala sesuatu, tetapi karena
cinta Allah yang tanpa pamrih telah menguasai dan mengendalikan dirinya,
sehingga ia tidak dapat melakukan apa pun kecuali mencintai Allah. Manusia tidak
memilih Allah, tetapi Allah yang memilih manusia. Sebagai konsekuensi dari
semua di atas, hal ini berdampak pada:

c. Cinta manusia terhadap sesama: Dan di sini perbedaan antara Eros dan Agape
menjadi semakin besar, meskipun dalam banyak kasus kosakata yang sama
digunakan. Eros tidak mencari sesama manusia itu sendiri, tetapi hanya mencari
sesama manusia sebagai sarana untuk kemajuan dirinya sendiri. Eros tidak fokus
pada yang lain, tetapi berusaha melepaskan diri dari hubungannya dengan
objeknya dan menggunakannya sebagai sarana, sebagai langkah naik lebih lanjut
menuju keindahan mutlak. Objek cinta, dalam hal ini sesama manusia, harus
disingkirkan. Cinta hanya ditujukan kepada objek-objek yang turut serta dalam
keindahan ilahi. Oleh karena itu, cinta terhadap sesama tidak pernah menjadi
cinta yang murni dan sederhana, tetapi selalu memiliki tujuan tersembunyi.
Sesama hanyalah objek perantara dalam jalan menuju kesempurnaan, sementara
objek akhir adalah Tuhan. Hanya sejauh objek turut serta dalam yang ilahi, dan
hanya dalam hal itu, pantas untuk mencintai dia. Namun, yang sebenarnya
menjadi objek cinta bukanlah seluruh manusia itu sendiri, melainkan ide ilahi di
dalamnya, yang ilahi di dalamnya. Oleh karena itu, Eros berusaha untuk langsung
beralih dari cinta terhadap sesama manusia ke cinta terhadap Tuhan. Oleh karena
itu, cinta terhadap sesama manusia adalah tindakan yang terpuiji, langkah yang

34 1 Yohanes 4:19

59



mendekatkan saya kepada Tuhan, dan karenanya keharusannya.

Cinta agape terhadap sesama, di sisi lain, memiliki karakter yang sepenuhnya
berbeda. Cinta ini sepenuhnya ditujukan kepada sesama dalam keberadaan dan
keadaannya, tanpa perhitungan atau pertimbangan lebih lanjut. Dan di sini kita
bertanya pada diri sendiri, apa yang dapat mendorong seseorang untuk mencintai
sesamanya dengan cara ini, tanpa tujuan tersembunyi? Apa yang dapat
mendorong seseorang untuk mencintai musuhnya? Ketika tetangga saya adalah
musuh saya, jelas saya tidak dapat menemukan alasan apa pun dalam diri saya
sendiri untuk mencintainya. Kecuali cinta terhadap tetangga adalah sepenuhnya
alamiah, tanpa motivasi apa pun, tanpa tujuan tambahan, termasuk untuk
mendapatkan cinta Tuhan, maka cinta itu tidak dapat disebut Agape atau sesuai
dengan model ilahi Agape. Mencintai tetangga dan musuh tidak memiliki sifat
yang layak untuk membuat saya menjadi penerima cinta Tuhan. Sebenarnya, yang
menghilangkan sifat layak pujian itu adalah justru mengetahui kasih Allah yang
sepenuhnya tidak layak dan diberikan dengan bebas. Jika kita bertanya apa yang
memotivasi Agape, kita hanya bisa mengatakan bahwa itu adalah Allah sendiri.
Oleh karena itu, Allah bukanlah tujuan akhir dari kasih sesama, tetapi prinsip kasih
yang diterima dari Allah terlebih dahulu. Allah, yang adalah Agape itu sendiri,
memberikan agape. Dengan mencintai, Allah menanamkan cinta dalam diri
penerima-Nya. Oleh karena itu, setiap orang yang dicintai oleh Allah dan telah
membiarkan dirinya ditaklukkan dan dimiliki oleh cinta itu, tidak dapat tidak
meneruskan cinta itu kepada sesama dan musuhnya. Dengan demikian, cinta
Allah mengalir langsung kepada sesama. Dan akhirnya, mari kita lihat:

d. Cinta diri: Eros pada dasarnya adalah cinta diri. Semua yang telah dikatakan
sejauh ini sudah cukup untuk membuktikan hal ini. Tidak berlebihan untuk
mengatakan bahwa cinta diri adalah dasar dari semua cinta yang membawa cap
Eros. Dengan kata lain, semua cinta diri adalah Eros itu sendiri. Cinta kepada
Tuhan dan cinta kepada sesama, serta segala bentuk cinta dalam konteks ini, pada
akhirnya dikurangi menjadi segala sesuatu yang bermanfaat bagi diri sendiri.
Bahkan dalam arti yang paling tamak dan spiritual, cinta kepada sesama
dipandang sebagai langkah menuju persatuan yang lebih besar dengan Tuhan,
suatu tindakan yang layak yang akan membawa kita kepada Tuhan. Dan cinta
kepada Tuhan didasarkan pada keyakinan bahwa Tuhan adalah kepenuhan semua
keinginan dan kebutuhan manusia.

Agape, di sisi lain, menyingkirkan segala bentuk cinta diri. Kristen tidak mengakui
cinta diri sebagai bentuk cinta yang sah. Cinta Kristen bergerak dalam dua arah:
menuju Tuhan dan menuju sesama, dan lawan utama cinta yang mengalir bebas
ini adalah cinta diri, yang harus sepenuhnya diserahkan kepada Tuhan, harus
ditinggalkan. Cinta diri lah yang menjauhkan manusia dari Allah, mencegah dia
untuk menyerahkan diri sepenuhnya, dan menutup hatinya terhadap sesama.
Ketika seseorang mulai berbicara tentang cinta diri sebagai bentuk cinta ketiga,

60



dan dasar sejati cinta terhadap sesama, Agape menjadi kabur untuk
menyesuaikan diri dengan Eros, dan karenanya Agape berubah untuk membawa
karakteristik Eros sejak saat itu. Dengan demikian, itu bukan lagi Agape.

Setelah melihat cinta dalam dimensi-dimensi ini, kita dapat menyimpulkan aspek-
aspek berikut. Penekanan pada Agape dan Eros berada di kutub yang berlawanan.
Penekanan besar diberikan pada Eros dalam hal cinta diri. Eros menuntut
pemenuhan kebutuhan dan keinginan diri sendiri. Dan di sini, ruang yang luas
dapat ditemukan untuk cinta kepada Tuhan, karena Tuhan adalah yang tertinggi.

Kebaikan dan pemberi manfaat utama bagi diri sendiri dalam pemenuhan setiap
keinginan. Namun, ruang untuk cinta terhadap sesama lebih sempit; bahkan
dapat dikatakan bahwa cinta terhadap sesama asing bagi Eros. Ketika pertama kali
diperkenalkan, Eros muncul sebagai respons terhadap Agape yang dipraktikkan
oleh komunitas Kristen. Ketika cinta Eros ditujukan kepada sesama, ia tidak
pernah ditujukan kepada sesama itu sendiri, melainkan kepada konsep ide-ide
keindahan atau dunia yang lebih tinggi yang dapat dilihat padanya, dan ia
hanyalah sarana untuk mencapai dunia tersebut. Dan akhirnya, dalam Eros, tidak
ada tempat untuk cinta kepada Tuhan, karena dalam Eros, Tuhan tidak mencintai.

Agape, di sisi lain, bergerak ke arah yang berlawanan, karena Agape adalah cinta
Allah yang sejati, itulah sebabnya ia menjadi sumber dan teladan cinta Kristen.
Cinta ilahi ini, yang ciri khasnya adalah pengorbanan diri yang tak terbatas,
memiliki kelanjutan yang tak terbatas dalam pengorbanan diri yang sepenuhnya
dan total kepada Allah terlebih dahulu, sehingga menyatakan cinta kepada Allah.
Sekarang, ini bukan lagi cinta yang egois dan serakah, yang begitu bertentangan
dan tidak dapat didamaikan dengan penyerahan diri yang total dan tanpa syarat.
Dan Agape terus berlanjut, tanpa batas, dalam cinta kepada sesama, membagikan
berkat yang telah diterima. Di sini, tidak perlu mencari motivasi untuk mencintai
sesama, karena telah menerima segala sesuatu dari anugerah, maka dari
anugerah pula diberikan. Ini adalah cinta Allah yang ingin meluas dan menyebar
ke seluruh dunia. Oleh karena itu, cinta diri tidak memiliki tempat dalam Agape.

Dengan demikian, kita melihat bagaimana penekanan pada setiap dimensi
diberikan oleh setiap jenis cinta:

Agape Penekanan

Cinta kepada Allah Total/Sempurna

Cinta kepada Allah Pengorbanan diri tanpa batas

Cinta kepada sesama Perpanjangan dari cinta kepada Allah

61



Cinta kepada diri sendiri  Tidak ada

Eros Penekanan

Cinta kepada Tuhan Tidak ada

Cinta kepada Allah Alami

Cinta kepada sesama Hampir tidak ada, atau

sangat termotivasi

Cinta diri Total/Sempurna

Setelah menempatkan kedua sistem ini berdampingan dan membandingkannya,
kita kini dapat menyadari bahwa terdapat seperangkat gagasan dan ajaran yang
kompleks terkait dengan masing-masing konsep ini. Gagasan, ajaran, atau
pemahaman ini merupakan bentuk di mana Eros atau Agape menemukan
ekspresinya. Dengan ini, kami tidak bermaksud mengatakan bahwa siapa pun
yang percaya pada hal ini atau itu memiliki agama tertentu. Kami tidak ingin
menilai pengalaman pribadi; kami hanya ingin melihat konsep dan ide apa yang
dibawa oleh masing-masing pemahaman cinta ini. Dan mungkin, tanpa disadari,
beberapa ide atau konsep membawa pemahaman mendasar tentang cinta yang
bahkan tidak pernah kita bayangkan. Dan ide-ide, keyakinan, dan konsep-konsep
ini membentuk pengalaman religius dan kehidupan kita.

Selain itu, dan bahkan lebih lagi jika kita melihat pengalaman pribadi, kita tidak
menemukan pengalaman murni dari Agape. Pertama-tama, hal ini disebabkan
oleh kondisi manusia yang telah rusak oleh dosa. Namun, dalam Kristus Yesus —
Anak Tunggal Allah — kita menemukan Agape Allah; Dia adalah kasih Allah yang
menjadi daging, Dia adalah Yang Terkasih. Itulah mengapa kita diundang untuk
memandang-Nya3. Namun, jika kita melihat murni pada konsep-konsep, kita akan
melihat bahwa ada ide-ide yang saling terkait dan berhubungan erat konsep
Agape, di satu sisi, dan di sisi lain, terdapat ide-ide dan konsep-konsep lain yang
terkait erat dan menemukan perkembangan paling subur dan alami di bidang
Eros. Ide-ide dan konsep-konsep ini dapat diidentifikasi sebagai gejala yang
menandakan keberadaan atau kecenderungan menuju salah satu sistem atau
yang lain.

1. Mungkin salah satu hal pertama yang telah kita sebutkan di atas adalah bahwa
semua mistisisme sebenarnya termasuk dalam sistem keyakinan yang berakar
pada Eros. Fokus utamanya adalah jalan manusia menuju Tuhan. Ini pada
dasarnya adalah penyelamatan diri melalui kenaikan ke ilahi.

35 |prani 12:2; 2 Korintus 3:18

62



Di sisi lain, agama wahyu jelas termasuk dalam konteks Agape. Hanya wahyu ilahi
yang dapat menetapkan komunikasi dan persekutuan antara Tuhan dan manusia.
Ini jelas merupakan cara Tuhan kepada manusia, Tuhan yang mengungkapkan
diri-Nya dan memperkenalkan diri-Nya kepada manusia.

2. Kontras antara Eros dan Agape sering juga digambarkan sebagai kontras
antara perbuatan dan iman. Seperti yang telah kita lihat sebelumnya, kembalinya
jiwa ke tempat asalnya digambarkan dalam Eros sebagai sebuah kenaikan. Dalam
konteks ini, gambaran penggunaan tangga sangat umum dan dengan jelas
mengekspresikan konsep bahwa tujuan manusia adalah berusaha mencapai dunia
lain. Untuk mencapainya, manusia bergantung pada usaha dan pencapaiannya
sendiri. Dalam hal ini, ia mulai mengembangkan konsep tentang kebajikan,
persembahan, pemberian, atau perbuatan untuk memperoleh rahmat ilahi atau
mencapai alam ilahi. Awal dari jalan itu terungkap dengan jelas dalam Kitab Suci.
Demikianlah hal itu disampaikan kepada Hawa:

Kejadian 3:*> .. pada hari kamu memakannya, maka matamu akan
terbuka, dan kamu akan menjadi seperti Allah, ...

Di sini kita melihat janji kenaikan, manifestasi kebutuhan dan upaya untuk
memuaskan kebutuhan tersebut, merebut untuk mendapatkan nilai, dan
membantu diri sendiri untuk menjadi seperti Allah.

Dalam arti yang sepenuhnya berlawanan, Agape memiliki semangat sikap yang
menerima. Itulah mengapa Agape selalu menyatakan diri secara intim dengan
iman, karena itu bukanlah sesuatu yang manusia raih, tetapi sesuatu yang
ditawarkan kepada manusia oleh kasih karunia Agape ilahi yang berasal dari atas.
Oleh karena itu, sikap hati yang rendah hati dan menerima adalah sikap yang
tepat dalam agama yang dipimpin oleh Agape. Oleh karena itu, kesaksian Alkitab
memberitahukan kepada kita:

Filipi 1:®* Kami yakin akan hal ini, bahwa Dia yang telah memulai
pekerjaan yang baik di dalam kamu akan menyelesaikannya sampai pada
hari Yesus Kristus:

Dan
Roma 1:'” Sebab di situlah kebenaran Allah dinyatakan, yaitu dari iman
kepada iman, seperti yang tertulis: "Orang benar akan hidup oleh iman."

3. Perbedaan mencolok lainnya berkaitan dengan harga diri. Eros dimulai dengan
asumsi bahwa jiwa memiliki asal usul dan nilai ilahi. Jiwa adalah mutiara yang
hilang dan ternoda, namun tetap mempertahankan nilainya yang abadi. Oleh
karena itu, istilah-istilah yang berbeda digunakan, seperti jiwa sebagai bagian dari
jiwa dunia, atau mistisisme yang berbicara tentang percikan ilahi. Bagi Eros, yang

63



membuat persatuan jiwa dengan yang ilahi menjadi mungkin adalah kesamaan
dengan yang ilahi dalam jiwa — itulah yang menetapkan titik kontak. Tugas kita,
dengan kata-kata Plotinus, adalah membawa yang ilahi dalam diri kita kembali ke
yang ilahi dalam segala sesuatu. Dan kita menemukan konsep ini lagi di taman,
karena orang tua pertama kita diberitahu hal ini.

Kejadian 3:* Dan ular itu berkata kepada perempuan itu, "Kamu pasti
tidak akan mati."

Agape, di sisi lain, dimulai dengan keyakinan akan ketidakberhargaan: ketika
manusia jatuh, ia hilang.

Yesaya 52:3 Sebab beginilah firman TUHAN: "Kamu telah menjual dirimu
dengan harga yang sia-sia; dan kamu akan ditebus tanpa uang."

Yesaya 50:! Atau kepada siapa di antara para kreditor-Ku aku telah
menjual kamu? Lihatlah, karena dosa-dosamu kamu telah menjual dirimu
sendiri, ...

Dengan pilihannya sendiri, manusia akan binasa kecuali kasih Allah telah memulai
pengorbanan-Nya yang tak terbatas untuk menyelamatkannya. Tidak ada yang
dapat menyelamatkan manusia dari dirinya sendiri, tetapi hanya kasih Allah.
Dengan berdosa, manusia menjual dirinya sendiri dan menjadi budak musuh
Allah. Dengan memilih kebohongan ular, dengan mencari kepentingan sendiri,
dengan berusaha memperoleh identitas dan nilai baru melalui hal-hal yang
dilarang, dengan memilih kasih diri sendiri daripada Firman Allah, manusia
menjadikan dirinya sendiri tidak berguna dan menjadi musuh Allah.

Roma 3:'2 Mereka semua telah menyimpang dari jalan, mereka semua
menjadi tidak berguna; tidak ada yang berbuat baik, tidak ada seorang
pun.

Matius 15:'® Tetapi apa yang keluar dari mulut berasal dari hati; dan
itulah yang menajiskan manusia. *° Sebab dari hati keluar pikiran-pikiran
jahat, pembunuhan, perzinahan, percabulan, pencurian, kesaksian dusta,
dan hujatan:

Roma 8:” Karena pikiran daging adalah musuh Allah: sebab ia tidak
tunduk kepada hukum Allah, dan memang tidak dapat.

Manusia telah menghancurkan identitasnya sebagai anak-anak terkasih Allah dan
menukarnya dengan kehinaan dan perbudakan dosa. Identitas sejati kita telah
hilang. Namun, di situlah titik temu dengan Allah, karena Allah datang untuk
mencari apa yang hilang. Allah datang untuk menyelamatkan yang hilang; Allah
datang untuk menyembuhkan yang sakit; la datang untuk berteman dengan yang

64



bermusuhan. Oleh karena itu, segala pikiran tentang nilai jasanya ditolak. Dan
dalam kasih dan pengorbanan Allah, la menciptakan nilai dalam kemanusiaan.
Nilai manusia terletak pada fakta bahwa Allah mengasihi dia, meskipun dalam
kondisinya yang demikian.

4. Kontras berikutnya yang kita perhatikan adalah terkait dengan pandangan etis.
Dari sudut pandang Eros, terdapat dualisme antara baik dan buruk, serta dualisme
antara roh dan materi. Dan pemikiran bahwa roh selalu baik dan materi selalu
jahat diungkapkan dengan berbagai cara. Menurut Eros, jiwa itu sendiri baik
secara alamiah, tetapi ia berada di bawah kekuasaan tubuh seperti dalam penjara,
dan hal ini memperkuat konsep tubuh sebagai akar dari segala kejahatan.
Pekerjaan manusia adalah untuk karenanya membebaskan diri dari belenggu
indra. Dalam arti itu, kebajikan di dunia Eros memiliki karakter asketis3® yang kuat.
Kejahatan terletak pada pemusatan perhatian pada hal-hal dunia bawah, hal-hal
indra, sementara kebaikan terletak pada pemusatan perhatian pada hal-hal
spiritual yang transenden. Konversi manusia, menurut Eros, terdiri dari konversi
keinginan. Keinginan yang dahulu ditujukan pada indra kini ditujukan pada hal-hal
spiritual yang transenden.

Di sisi lain, visi Agape sangat berbeda. Di sini, pertentangan antara baik dan jahat
dipahami lebih dalam hal kehendak. Dosa itu sendiri tidak ada hubungannya
dengan tubuh. Dosa adalah penyimpangan kehendak; ia adalah kejahatan,
ketidaktaatan terhadap Allah; ia adalah pemberontakan yang berpusat pada diri
manusia sendiri terhadap Allah. Konversi, oleh karena itu, memiliki makna yang
sangat berbeda. la tidak lagi berarti sekadar perubahan keinginan, tetapi
perubahan hati, di mana kehendak egois dimatikan dan kuasa Roh Kudus
melahirkan kehendak teosentris—kehendak yang diarahkan oleh Allah.

Konflik antara kedua konsep ini terlihat jelas, misalnya, dalam konsepsi Yesus,
Anak Allah. Salah satu poin yang kontroversial adalah inkarnasi. Dalam agama
Babel yang akhirnya menguasai dunia sepenuhnya, yang berpusat pada Eros, kita
membaca bahwa:

Daniel 2:1' ... para dewa, yang tempat kediaman-nya bukan di antara
manusia.

Selain itu, kita membaca:

1 Yohanes 4:! Saudara-saudara yang kekasih, janganlah percaya kepada
setiap roh, tetapi ujilah roh-roh itu untuk mengetahui apakah mereka
berasal dari Allah: karena banyak nabi palsu telah muncul di dunia. 2
Demikianlah kamu mengenal Roh Allah: Setiap roh yang mengaku bahwa
Yesus Kristus telah datang dalam daging adalah dari Allah:® Dan setiap

36 praktik akan disiplin yang sangat tajam, menghilangkan semua jenis kenikmatan

65



roh yang tidak mengaku bahwa Yesus Kristus telah datang dalam daging
bukanlah dari Allah: dan inilah roh antikristus, yang telah kamu dengar
akan datang; dan bahkan sekarang sudah ada di dunia.

Dengan demikian, kita melihat bahwa pertempuran antikristus adalah untuk
secara tegas menyangkal bahwa Kristus telah datang dalam rupa manusia. Roh
antikristus menyangkal bahwa Kristus dapat menampakkan diri-Nya dalam rupa
manusia. Dalam pemahaman yang benar tentang Eros, tidak mungkin Allah
tinggal bersama manusia. Tidak mungkin Allah mendekati manusia berdosa
hingga sejauh menjadikan diri-Nya sama dengan mereka dalam pribadi Anak-
Nya®. Oleh karena itu, dalam pemikiran ini, beberapa orang bahkan sampai
menyangkal kesaksian Alkitab dengan menempatkan syarat inkarnasi pada daging
yang konon dimiliki Adam sebelum jatuh. Namun, Kitab Suci menyatakan:

Yohanes 1:* Dan Firman itu menjadi daging, dan diam di antara kita, ...

Roma 8:3 ... Allah mengutus Anak-Nya sendiri dalam rupa manusia
berdosa, dan untuk dosa, la menghukum dosa dalam daging:

Filipi 2:° Yang, walaupun dalam rupa Allah, tidak menganggap kesetaraan
dengan Allah sebagai sesuatu yang harus dipegang erat:’ Tetapi la
mengosongkan diri-Nya sendiri, dan mengambil rupa seorang hamba,
dan menjadi serupa dengan manusia’ ® Dan ketika la ditemukan dalam
rupa manusia, la merendahkan diri-Nya, dan menjadi taat sampai mati,
bahkan sampai mati di kayu salib.

Menjadi serupa dengan manusia berarti menjadi seperti manusia. la menjadi
serupa dengan manusia hingga la menjadi keturunan Abraham dan Daud?®.

Ibrani 2:* Sebagaimana anak-anak adalah peserta dalam daging dan
darah, maka la juga turut mengambil bagian yang sama; ... 1® Sebab
sesungguhnya la tidak mengambil kodrat malaikat, tetapi la mengambil
keturunan Abraham. ' Oleh karena itu’ dalam segala hal la harus
menjadi sama dengan saudara-saudara-Nya, ...

Demikianlah kita melihat bahwa kehendak Allah adalah mendekati yang hilang
dan terpisah, hingga mengambil kondisi mereka dan mencari rekonsiliasi, dan la
melakukannya tanpa dosa.

5. Jika kita bertanya pada diri sendiri apa yang membangkitkan cinta dalam diri
manusia, kita memiliki dua pandangan yang sama sekali berbeda.

37 Filipi 2:6-8
38 Roma 1:3

66



Keindahan ilahi yang menarik jiwa dalam Eros, dan membangkitkan serta
menggerakkan daya tarik tersebut.

Di Agape, di sisi lain, cinta Allah yang ditunjukkan kepada manusia dan dicurahkan
oleh Roh-Nya lah yang mendorong manusia untuk menyerahkan diri sepenuhnya
kepada Allah karena ia menyadari bahwa ia tidak memiliki apa pun di luar Allah,
segala sesuatu telah diberikan kepadanya. Oleh karena itu,

2 Korintus 5:1 ... kasih Kristus menyelimuti kami ...

Kekuatan yang memaksa dari Agape tidak ditemukan dalam penggunaan rasa
takut untuk memaksa seseorang mencintai-Nya. Itulah mengapa dikatakan:

Zakharia 4:° ... Bukan dengan kekuatan, bukan dengan kuasa, tetapi
dengan Roh-Ku, firman TUHAN semesta alam. ...

Ibrani 2:1* Karena anak-anak adalah peserta daging dan darah, maka la
juga turut mengambil bagian yang sama; supaya melalui kematian-Nya la
dapat menghancurkan dia yang mempunyai kuasa atas maut, yaitu Iblis;
> Dan membebaskan mereka yang sepanjang hidupnya menjadi budak
karena takut akan maut.

1 Yohanes 4:*” Di sinilah kasih kita menjadi sempurna, yaitu supaya kita
berani pada hari penghakiman: karena sebagaimana la adalah,
demikianlah kita di dunia ini. '® Tidak ada ketakutan dalam kasih; tetapi
kasih yang sempurna mengusir ketakutan: karena ketakutan membawa
siksaan. Barangsiapa takut, ia tidak sempurna dalam kasih.

Kekuatan yang memikat dari Agape terdapat dalam pengorbanan diri dan
kesediaan untuk menderita demi musuh-musuhnya.

6. Selain itu, ketika kita berbicara tentang jiwa, dalam Eros, keabadian jiwa
selalu hadir. Keabadian adalah atribut yang tepat bagi jiwa, yang hanyalah saksi
dari asal usul ilahinya. Yang diperlukan hanyalah jiwa membersihkan diri dari
perbudakan terhadap indra agar dapat kembali ke asal usul ilahinya. Kehidupan
ilahi yang abadi adalah kondisi alaminya. Oleh karena itu, keabadian jiwa adalah
landasan esensial bagi agama berciri Eros.

Dalam Agape, bagaimanapun, keabadian jiwa adalah konsep yang sepenuhnya
asing. Sebagai gantinya, kita menemukan kebangkitan orang mati. Jika partisipasi
dalam kekekalan mungkin bagi manusia, partisipasi itu tidak didasarkan pada
kualitas alami apa pun dalam diri manusia, tetapi hanya pada tindakan yang
dahsyat dari Allah. Hanya Allah yang dapat menjadikan orang berdosa menjadi
benar, demikian pula, hanya Allah yang dapat menjadikan orang mati hidup.
Kebangkitan dalam arti tersebut merupakan ciri khas sistem pemikiran Agape.
Kematian adalah konsekuensi dari dosa manusia, dan kebangkitan adalah
tindakan cinta yang timbul murni dari kehendak Allah.

67



7. Akhirnya, kita melihat bahwa ada dua konsepsi yang berbeda tentang Allah
dalam sistem yang didasarkan pada Eros dan sistem yang didasarkan pada Agape.

Dalam Eros, Tuhan dalam agama Kristen menampakkan diri-Nya sebagai
Tritunggal, yaitu sebagai satu Tuhan, kesatuan dari tiga pribadi yang kekal. Dan
tentu saja hal ini mungkin mengejutkan bagi sebagian orang. Namun, kami
mengundang Anda untuk mempertimbangkan bukti-bukti ini dengan tenang.
Dalam hal apa Eros menampakkan diri-Nya?

Jika Allah benar-benar—dalam esensi-Nya yang paling mendasar—Allah
yang "kasih" (Yohanes 3:16 dan 1 Yohanes 4:8), maka kita perlu
mempertimbangkan implikasi-implikasi berikut. Apakah Allah yang telah
ada sejak kekekalan masa lalu dan yang menciptakan kita menurut
gambar-Nya yang penuh kasih—apakah Allah ini benar-benar dapat
disebut kasih jika la hanya ada sebagai makhluk tunggal? Bukankah
kasih, terutama kasih ilahi, hanya mungkin jika Dia yang menciptakan
alam semesta ini adalah makhluk plural yang mengekspresikan "kasih"
dalam kepluralan ilahi-Nya sejak kekekalan masa lalu?... Penganut
Unitarian mengaku setuju dengan pernyataan bahwa 'Allah adalah kasih.'
Namun, kata-kata 'Allah adalah kasih' tidak memiliki makna yang
sesungguhnya kecuali jika Allah adalah setidaknya dua orang. Cinta
adalah sesuatu yang dimiliki seseorang terhadap orang lain. Jika Tuhan
adalah satu-satunya pribadi, maka sebelum alam semesta diciptakan,
Dia bukanlah cinta. Sebab, jika cinta merupakan esensi dari Tuhan, Dia
harus memiliki objek cinta yang kekal. Selain itu, cinta yang sempurna
hanya mungkin terjadi antara yang setara. Sama seperti seorang pria
tidak dapat memuaskan atau mewujudkan kekuatannya untuk mencintai
dengan mencintai hewan-hewan yang lebih rendah, demikian pula Tuhan
tidak dapat memuaskan atau mewujudkan cintanya dengan mencintai
manusia atau makhluk apa pun. Karena Dia adalah yang tak terbatas,
Dia harus memiliki objek cinta yang tak terbatas secara kekal, suatu
alter ego, atau, dengan menggunakan bahasa teologi Kristen tradisional,
seorang Putra yang sehakikat, se kekal, dan setara.

[Allah] bersatu dan berasosiasi dalam diri-Nya sendiri, sepenuhnya
independen dari alam semesta yang diciptakan, adalah mustahil bagi
esensi yang tidak memiliki kepribadian. Hanya kesatuan pluralitas
Tritunggal yang dapat menjelaskan hal ini, karena harus ada seseorang
yang dapat dikenal. Demikian pula, harus ada seseorang yang dapat
dicintai. Ada suatu masa ketika alam semesta tidak ada, dan jika
kebahagiaan dan kesempurnaan Allah bergantung pada alam semesta,
maka akan ada masa ketika Allah tidak sadar akan diri-Nya sendiri [atau]

68



tidak bahagia. Inspirasi dan akal sehat keduanya menuntut Allah
Tritunggal yang terdiri dari Bapa, Anak, dan Roh Kudus”,

Kita menemukan dalam kata-kata ini esensi sejati Eros dalam Tritunggal, sebuah
gema dari filsafat Yunani. Cinta benar-benar ada ketika ia menemukan nilai dalam
objeknya. Deskripsi ini adalah cinta diri; di luar itu, dikatakan bahwa itu bukanlah
cinta, atau ia tidak dapat menemukan kepuasan maupun mencapai
kesempurnaannya. “Aku mencintaimu karena kamu seperti aku” adalah motto-
nya. ltulah mengapa Tritunggal diperlukan—karena itu adalah cinta diri. Oleh
karena itu, dinyatakan bahwa Allah harus setidaknya dua pribadi. Itu adalah cinta
diri, karena cinta hanya ditujukan kepada yang menjadi alter ego-nya. Cinta
menemukan kesetaraan karakteristik, yang dalam Tritunggal didasarkan pada
kuasa dan pengetahuan dan usia, bahwa cinta sejati benar-benar bisa terjadi.
Hanya antara yang setara lah cinta yang sempurna mungkin terjadi. Ini adalah
penolakan terhadap janji pasti yang diberikan kepada manusia untuk menerima
cinta Agape yang sempurna dan murni dari Allah:

Roma 8:* Dia yang tidak menyayangkan Anak-Nya sendiri, tetapi
menyerahkan-Nya untuk kita semua, bagaimana Dia tidak akan
memberikan segala sesuatu kepada kita bersama-Nya?

1 Yohanes 14: ¥ Di sinilah kasih kita menjadi sempurna, yaitu supaya kita
berani di hari penghakiman: karena sebagaimana la adalah, demikianlah
kita di dunia ini. *® Tidak ada ketakutan dalam kasih; tetapi kasih yang
sempurna mengusir ketakutan: karena ketakutan membawa siksaan.
Barangsiapa takut, ia tidak sempurna dalam kasih.

Jelaslah bahwa Kristen modern telah mengambil pengaruh dari filsafat Yunani
dalam konsepsi tentang Allah dan terus mengambil pengaruh darinya untuk
membangun agamanya.

“Memang, pendekatan Kristen kontemporer terhadap doktrin Allah
sering kali diframing sebagai dukungan, modifikasi, atau penolakan
terhadap teisme klasik dalam berbagai bentuknya” %°.

Dan hal ini berlaku juga untuk ajaran-ajarannya yang lain, misalnya ketika Agape
didefinisikan dengan sifat-sifat Eros.

“Kasih. Gr. agape, ‘cinta,’ jenis cinta yang lebih tinggi, yang mengakui
nilai dalam diri atau objek yang dicintai; cinta yang didasarkan pada
prinsip, bukan emosi; cinta yang tumbuh dari rasa hormat terhadap

39 Whidden, W., Moon J., Reeve, J., Trinity, (2008).

40 john Peckham, (2020), The Doctrine of God, halaman 21, T&amp;T CLARK, Bloomsbury
Publishing Plc.

69



kualitas yang patut dikagumi dari objeknya. Cinta ini adalah yang terlihat
antara Bapa dan Yesus (lihat Yohanes 15:10; 17:26); ini adalah cinta
penebusan Allah bagi umat manusia yang hilang (lihat Yohanes 15:9; 1
Yohanes 3:1; 4:9, 16); ini adalah kualitas khusus yang ditunjukkan dalam
pergaulan antar Kristen (lihat Yohanes 13:34, 35; 15:12-14); ini digunakan
untuk menandakan hubungan orang percaya dengan Allah (lihat 1
Yohanes 2:5; 4:12; 5:3). Kasih kepada Allah ditunjukkan melalui
kesesuaian dengan kehendak-Nya; ini adalah bukti kasih (lihat Yohanes
2:4, 5). Lihat Catatan Tambahan pada Mazmur 36; lihat pada Matius
5:43,44.” 4

Namun, bukankah cara manusia menuju Allah adalah dengan meninggalkan
wahyu demi memanfaatkan filsafat? Perjuangan yang telah merasuki sejarah
Kristen, yang tidak akan kita bahas di sini, di mana Eros merasuki konsep murni
cinta Agape yang diwahyukan oleh Yesus Kristus dan para rasul-Nya, menodainya
dalam lumpur cinta diri, juga menemukan ekspresinya dalam tubuh terbesar
Kristen. Yohanes Paulus Il dalam Teologi Tubuh pada Audiensi Umumnya
menegaskan:

“- bahwa kepenuhan Eros, yang berarti aspirasi roh manusia menuju
yang benar, baik, dan indah, sehingga yang erotis juga menjadi benar,
baik, dan indah. Oleh karena itu, etos harus menjadi bentuk konstitutif
Eros” %2,

Dan ensiklik pertama Benediktus XVI tepatnya membahas masalah eros:

“Dalam kritik terhadap Kristen yang dimulai pada masa Pencerahan dan
semakin radikal, unsur baru ini dianggap sebagai sesuatu yang
sepenuhnya negatif. Menurut Friedrich Nietzsche, Kristen telah meracuni
eros, yang meskipun tidak sepenuhnya hancur, secara bertahap
degenerasi menjadi keburukan. Di sini, filsuf Jerman tersebut
mengekspresikan persepsi yang luas: bukankah Gereja, dengan semua
perintah dan larangan-larangannya, mengubah hal yang paling berharga
dalam hidup menjadi kepahitan? Bukankah dia meniup peluit tepat
ketika  kegembiraan  yang  merupakan  anugerah Pencipta
menawarkan kebahagiaan yang sendirinya merupakan suatu cicipan
ilahi?  Tapi benarkah demikian? Apakah Kristen benar-benar
menghancurkan eros? ... Namun, Kristen sama sekali tidak menolak eros
yang demikian; sebaliknya, ia menyatakan perang terhadap bentuk yang
menyimpang dan merusak dari eros, karena deifikasi palsu eros ini
sebenarnya merampas martabatnya dan mendegradasi

41 Komentar Advent Hari Ketujuh, tentang 1 Korintus 13:1, Kasih.
42 https://stmarys-waco.org/documents/2016/9/theology_of_the_body.pdf

70


https://stmarys-waco.org/documents/2016/9/theology_of_the_body.pdf

kemanusiaannya. ... Dua hal muncul dengan jelas dari tinjauan singkat ini
tentang konsep eros masa lalu dan masa kini. Pertama, terdapat
hubungan tertentu antara cinta dan yang llahi: cinta menjanjikan
keabadian, kekekalan—suatu realitas yang jauh lebih besar dan
sepenuhnya berbeda dari keberadaan kita sehari-hari. Namun, kita juga
telah melihat bahwa jalan untuk mencapai tujuan ini bukanlah dengan
sekadar menuruti insting. Penyucian dan pertumbuhan dalam
kedewasaan diperlukan; dan ini juga melewati jalan pengorbanan. Jauh
dari menolak atau “meracuni” eros, hal-hal ini menyembuhkannya dan
memulihkan kemegahannya yang sejati. Hal ini terutama disebabkan
oleh fakta bahwa manusia adalah makhluk yang terdiri dari tubuh dan
jiwa. Manusia benar-benar menjadi dirinya sendiri ketika tubuh dan
jiwanya bersatu secara intim; tantangan eros dapat dikatakan benar-
benar diatasi ketika persatuan ini tercapai. ... Memang, eros cenderung
naik “dalam ekstasi” menuju Yang llahi, membawa kita melampaui diri
kita sendiri; namun, karena alasan inilah ia membutuhkan jalan
kenaikan, pengorbanan, penyucian, dan penyembuhan. ... Sebagai
bagian dari pertumbuhan cinta menuju tingkatan yang lebih tinggi dan
penyucian batin, cinta kini mencari keabadian, dan hal ini terjadi dalam
dua arti: baik dalam arti eksklusivitas (hanya orang tertentu saja)
maupun dalam arti “selamanya”. Cinta memeluk seluruh keberadaan
dalam setiap dimensinya, termasuk dimensi waktu. Hal ini tidak mungkin
lain, karena janji cintanya mengarah pada tujuan definitifnya: cinta
mengarah pada yang abadi. Cinta memang “ekstasi”, bukan dalam arti
momen mabuk, tetapi sebagai perjalanan, eksodus berkelanjutan dari
diri yang tertutup dan terpusat pada diri sendiri menuju pembebasan
melalui pemberian diri, dan karenanya menuju penemuan diri yang
autentik dan bahkan penemuan Allah ... Kita telah melihat bahwa eros
Allah bagi manusia juga sepenuhnya agape. ... Dimensi filosofis yang
perlu diperhatikan dalam visi Alkitab ini, dan pentingnya dari sudut
pandang sejarah agama-agama, terletak pada fakta bahwa di satu sisi
kita dihadapkan pada gambaran Tuhan yang murni metafisik: Tuhan
adalah sumber mutlak dan akhir dari segala keberadaan; namun prinsip
penciptaan universal ini—Logos, akal budi primordial—pada saat yang
sama adalah seorang pencinta dengan segala gairah cinta sejati. Eros
dengan demikian dimuliakan secara tertinggi, namun pada saat yang
sama ia begitu dimurnikan sehingga menjadi satu dengan agape.”*?

Bukankah ini gambaran Tuhan filsafat, yang dipenuhi dengan Eros yang mencintai
diri sendiri, jalan manusia menuju Tuhan? Dengan demikian, kita melihat dalam

43 Benedicto XVI (2005), Deus Caritas Est. https://www.vatican.va/content/benedict-
xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html

71


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-

konsep Tuhan dalam Kristen modern ciri-ciri murni Eros.

Namun di sisi lain, dalam Agape, Allah bukanlah Tritunggal®. Hanya ada satu
Allah, Bapa®, dan Dia memiliki seorang Anak®, yang adalah Anak-Nya yang
Terkasih®’. Sebagai Anak Allah, Dia mewarisi segala sesuatu, termasuk nama
Jehovah®; Dia adalah dari substansi yang sama dan menjadi Allah kita®, karena
Bapa berkenan agar dalam Dia segala kepenuhan tinggal®C. Dan kunci di sini, batu
penjuru, adalah identitas Yesus sebagai Anak Tunggal Allah®l. Bapa sungguh-
sungguh memiliki Anak untuk diberikan®2, bukan diri-Nya sendiri, atau mitra atau
teman seperti dalam Trinitas tri-theistik. Yang diutus dari Surga adalah Putra
Tunggal, bukan yang lain. Fakta ini berusaha disembunyikan oleh semua sistem
yang dipengaruhi oleh Eros. Inilah batu sandungan bagi mereka, dan banyak yang
akhirnya meninggalkannya. Sebab’ dalam kondisi sebagai Anak’ terungkap bahwa
segala sesuatu berasal dari Bapa®3, bahwa Bapa telah mengasihi Anak dan
memberikan segala sesuatu kepada-Nya, dan Anak pun menjadi pola ilahi bagi
seluruh alam semesta, untuk pengakuan dan kemuliaan Allah. Anak, dalam
kondisi-Nya sebagai Anak, dan oleh karena kondisi-Nya sebagai Anak, meniadakan
atau menghilangkan setiap poin utama Eros. Anak adalah jalan Allah bagi seluruh
ciptaan-Nya, termasuk terutama manusia dalam kondisi jatuh. Anak adalah
pencipta dan penyempurna iman-Nya, oleh karena itu la adalah Amen®*. Kepada
Anak diberikan hidup dalam diri-Nya sendiri®>® — itulah identitas-Nya, dan nilai-Nya
adalah bahwa Bapa mengasihi-Nya dan menemukan kesenangan-Nya dalam-Nya.
Cinta Bapa kepada Anak itulah yang membentuk pola dan undangan yang Yesus
sampaikan kepada kita semua untuk berpartisipasi dalam persekutuan ini®®, agar
kita dapat mengenal dan berpartisipasi dalam cinta dengan mana Bapa mengasihi
Anak sejak hari-hari kekekalan. Dan dalam kondisi-Nya sebagai Anak, la dapat

44 Untuk studi lebih lanjut tentang topik ini, lihat:

Adrian Ebens, The Return of Elijah, https://maranathamedia.com/book/view/the-return-of-elijah
Daniel Bernhardt, A study on the Divinity https://maranathamedia.com/book/view/a-study-on-the-
divinity

45 1 Korintus 8:6; Yohanes 17:3; Efesus 4:6

46 |brani 1:5, 6; Yohanes 18:36-37

47 Matius 3:17; Amsal 8:30

8 |brani 1:1-4; Keluaran 23:20-21

43 Yohanes 5:23; Titus 2:13

%0 Kolose 1:19

51 Yohanes 3:16; Yohanes 5:18; 10:33-36; 1 Yohanes 5:10-12

52 Yesaya 9:6; Roma 8:32

53 1 Korintus 8:6; 2 Korintus 5:18

54 Ibrani 12:2; Wahyu 3:14

35 Yohanes 5:26

%6 1 Yohanes 1:3; Yohanes 17:20-23

72


https://maranathamedia.com/book/view/the-return-of-elijah
https://maranathamedia.com/book/view/a-study-on-the-divinity
https://maranathamedia.com/book/view/a-study-on-the-divinity

berkata, "Aku menyerahkan hidup-Ku dan Aku mengambilnya kembali®’. Dengan
demikian, kondisi Yesus sebagai Anak Allah dalam keilahian-Nya dan sebagai Anak
Manusia menurut daging Daud®®, merupakan batu penjuru, batu sudut kasih
Agape. Sebab dalam kasih inilah ditunjukkan bahwa Allah mengutus Anak-Nya®
‘Dengan demikian, Anak adalah kasih Agape Allah yang terungkap.

Kita dapat melihat semua konsep ini berputar di sekitar Eros di satu sisi dan Agape
di sisi lain. Meskipun pengalaman individu dan kolektif manusia begitu penuh
dengan ketidakkonsistenan, kemampuan untuk melihat konsep-konsep ini, asal-
usulnya, dari mana mereka berasal, dan apa yang menjadi dasar mereka,
memungkinkan kita untuk melihat dua pusat pemikiran besar yang bertentangan.
Pertanyaan besarnya jelas, apa yang akan kita lakukan tentang ini? Siapa yang
akan kita ikuti? Semoga Allah membantu kita dan memberikan Roh Anak-Nya,
yang berseru “Abba Bapa”®°.

57 Yohanes 10:19
58 Roma 1:3

59 1 Yohanes 4:9-10
80 Galatia 4:6

73



! Korintus 19 Karena ada tertulis: "Aku akan membinasakan fikmat orang-orang
bijak dan akan menghancurkan pengertian orang-orang yang berakal bud:." 20 Ui
manakah orang bjjak? [ manakah ahli Taurat? Ui manakah ahli perdebatan dumia?
Bukankah Allah telah menjadikan hikmat dunia ini bodoh? 7| Sebab, setelah dumia
tidak mengenal Alah melalui hikmatnya sendiri, Allah berkenan menyelamatkan
orang-orang percaya melalu kebodohan pemberitaan Injil 27 Sebab orang Vafud
memintd tands, dan arang Yunan mencari hikmat. 23 Tetapi kami memberitakan
Kristus yang disalibkan, bagi orang Vahud) suatu batu sandungan dan bagi orang
Vunani suatu kebodohan. 74 Tetapi bagi mereka yang dipanggi, baik Valhud maupun
Vunan;, Kristus adalah kuasa Allah dan hikmat Allah. Za Karena kebodohan Allah
Iebih bijak daripada manusia, dan kelemahan Allah lebift kuat darjpada manusia.

Kehidupan Kristus dan pekabaran-Nya mengguncang dunia kuno, baik orang-orang
Yahudi yang saleh maupun dunia pagan dan intelektual yang pada waktu itu
diwakili oleh orang-orang Yunani. Secara spesifik, apa isi pekabaran ini? Apa yang
begitu mengganggu kedua kelompok yang sangat berbeda ini? Jawaban atas
pertanyaan ini berpusat pada kasih Allah, dan apa yang dikhotbahkan dan dihayati
oleh Kristus dan para rasul-Nya. Dalam buku kecil ini. kita menelusuri benang
merah wahyu ini, dan melihat bagaimana kebohongan ular memberi kehidupan
pada agama-agama misteri kuno, melompat ke filsafat Yunani, dan bercampur
dengan filsafat masyarakat masa kini. Kita melihat dan membandingkan kedua
filsafat ini dan menemukan dalam salib kasih Agape Allah.

rA

Y, SR,
MARANATHA

MEDIA

AGAPE
KASIH

ALLAH
ATAU EROS



