
 



2  

Cinta Agape Allah atau Eros 

 
Daftar Isi 
PENDAHULUAN ............................................................................................................................... 3 

CINTA AGAPE .................................................................................................................................. 6 

AGAPE SALIB ................................................................................................................................... 2 

EROS ................................................................................................................................................ 4 

KESIMPULAN ................................................................................................................................. 62 
 

Buku pendamping untuk pelajaran Kasih Agape Allah 
 

 
 
 
 

 
Edisi pertama, September 2024. Edisi 

kedua, Januari 2025. 



3  

Pengantar 
Dalam Kitab Suci kita membaca bahwa Allah adalah kasih1. Kata yang digunakan 
dalam bahasa Yunani asli adalah agape2. Bahasa Yunani memiliki beberapa kata 
selain agape untuk kata "kasih" dalam bahasa Inggris. Apa artinya bahwa Allah 
adalah kasih agape? Bagaimana Kitab Suci menggambarkan dan mengungkapkan 
kasih agape Allah? Bagaimana kehidupan Kristus di bumi ini menampakkan kasih 
agape-Nya? Mengapa begitu banyak umat Allah, dan terutama para pemimpin 
pada zaman Kristus, menemukan diri mereka kesulitan menerima pengungkapan 
ini dari Allah? Apa konsep-konsep yang menghalangi penerimaan mereka 
terhadap Kristus? Apakah hal yang sama dapat terjadi pada kita? Apa pengaruh-
pengaruh asal Hellenik yang menghambat penyebaran Kristen awal, dan masih 
berlanjut hingga hari ini? Bagaimana kasih agape surgawi ini dibandingkan dengan 
kasih manusia, dan dengan kasih dalam filsafat? 

Dalam mempertimbangkan semua pertanyaan ini, kita perlu menyebutkan bahwa 
ada beberapa kasus di mana kata "agape" digunakan dengan makna yang berbeda 
dari yang diterapkan pada Allah. Misalnya, pertimbangkan ayat berikut: 

1 Yohanes 2:15 Janganlah mencintai [agape] dunia, ataupun segala 
sesuatu yang ada di dalamnya. Jika ada orang yang mencintai [agape] 
dunia, maka kasih [agape] Bapa tidak ada padanya. 

Kita melihat bahwa manusia dapat mencintai dunia dengan agape. Faktanya, kita 
melihatnya dalam pengalaman Demas: 

2 Timotius 4:10 Demas telah meninggalkan aku, karena ia mencintai dunia 
ini, dan telah pergi ke Tesalonika; ... 

Namun, kita melihat bahwa jika seseorang mencintai dunia dengan agape, apa 
yang tidak dimilikinya? Dia tidak memiliki agape Allah. Oleh karena itu, agape 
untuk dunia memiliki arti yang berbeda dari agape Allah. Mengapa? 

1 Yohanes 2:16 Segala sesuatu yang ada di dunia ini, yaitu keinginan 
daging, keinginan mata, dan keangkuhan hidup, bukanlah berasal dari 
Bapa, tetapi berasal dari dunia. 

Segala sesuatu yang ada di dunia, yaitu keinginan dan hasrat untuk memuaskan 
diri sendiri, bukanlah dari Allah. Oleh karena itu, kita menemukan bahwa cinta 
terhadap hal-hal duniawi bukanlah dari Allah karena hal itu asing bagi-Nya. Hal 

 
1 1 Yohanes 4:8 
2 Dalam buku kecil ini, kita akan membahas cinta agape secara umum, menggunakan kata agape, 

tanpa membahas detail apakah dalam teks asli akar kata tersebut adalah kata kerja agapao, kata 
benda agape, atau variasi lain dari kata yang sama seperti agapate, agapao, dll. 



4  

yang serupa terjadi dengan kedamaian: 

Yohanes 14:27 Damai sejahtera Kutinggalkan bagimu, damai sejahtera-Ku 
Kuberikan kepadamu: bukan seperti yang dunia berikan, Aku 
memberikannya kepadamu. Janganlah hatimu gelisah, dan janganlah 
takut. 

Yesus berkata bahwa dunia memberi damai, tetapi itu bukan damai-Nya. Dunia 
mungkin menyebutnya damai, tetapi damai yang sejati dan satu-satunya yang ada 
adalah damai yang dapat diberikan oleh Kristus. Karena itu, Ia kemudian berkata: 

Yohanes 16:33 Hal-hal ini Aku katakan kepadamu, supaya dalam Aku 
kamu mempunyai damai sejahtera. Di dunia kamu akan mengalami 
penderitaan; tetapi bersukacitalah, Aku telah mengalahkan dunia. 

Damai sejahtera ada di dalam Kristus; di luar Dia, yaitu di dunia, tidak ada damai 
sejahtera, tetapi hanya kesusahan. Demikian pula, Allah adalah kasih agape, dan 
meskipun kasih terhadap dunia disebut kasih agape beberapa kali3, itu bukanlah 
kasih agape Allah, dan bukanlah kasih yang sesungguhnya, karena kasih Bapa 
tidak ada pada orang yang mengasihi dunia, dan karenanya ada kebencian 
terhadap Anak Allah yang terkasih: 

Yohanes 15:18 Jika dunia membenci kamu, ketahuilah bahwa dunia telah 

membenci Aku sebelum membenci kamu. 19 Jika kamu berasal dari dunia, 
dunia akan mengasihi [phileo] orang-orangnya sendiri; tetapi karena 
kamu bukan dari dunia, Aku telah memilih kamu dari dunia, oleh karena 
itu dunia membenci kamu. 

Cinta dunia itu, kebencian itu, mengandung kematian: 

Yohanes 8:39 … Yesus berkata kepada mereka, "Jika kamu anak-anak 

Abraham, kamu akan melakukan pekerjaan Abraham. 40 Tetapi sekarang 
kamu berusaha untuk membunuh Aku, seorang yang telah 
memberitahukan kepadamu kebenaran yang Aku dengar dari Allah: hal 

itu tidak dilakukan oleh Abraham. 41 Kamu melakukan perbuatan 

ayahmu. … 42 Yesus berkata kepada mereka, "Jika Allah adalah Bapamu, 
kamu akan mengasihi [agape] Aku: sebab Aku datang dari Allah; Aku 

tidak datang dari diri-Ku sendiri, tetapi Dia yang mengutus Aku. … 44  
Kamu adalah anak-anak iblis, dan kamu akan melakukan keinginan 
ayahmu. Dia adalah pembunuh sejak awal, dan dia tidak tinggal dalam 
kebenaran, … 

Dan jika cinta dunia secara intrinsik mengandung pembunuhan Anak Allah, 

 
3 Lukas 11:43; Yohanes 3:19; 12:43; 2 Petrus 2:15. 



5  

bagaimana bisa disebut cinta? Jelas itu bukan cinta, dan sama seperti Kristus 
berkenan menggunakan kata damai untuk apa yang orang sebut damai tetapi 
bukan damai yang sejati, demikian pula Firman Allah menyebut agape sebagai 
cinta yang bukan agape Allah atau cinta, tetapi yang orang sebut demikian. 

Yesaya 55:8 Sebab pikiran-Ku bukanlah pikiranmu, dan jalan-jalanmu 

bukanlah jalan-jalan-Ku, demikianlah firman TUHAN. 9 Sebab seperti langit 
lebih tinggi dari pada bumi, demikianlah jalan-jalan-Ku lebih tinggi dari 
pada jalan-jalanmu, dan pikiran-Ku lebih tinggi dari pada pikiranmu. 

Oleh karena itu, penelitian ini akan berusaha menunjukkan dan memberikan 
makna kepada Agape Allah, Agape yang ada dalam Allah, dengan melihat 
kehidupan dan ajaran Yesus serta kesaksian para rasul-Nya. Dan di sana kita akan 
melihat bahwa cara Yesus, Yohanes, dan Paulus mendefinisikan Agape Allah 
membuatnya mustahil untuk memiliki kesamaan dengan cinta dunia, karena tidak 
ada kesamaan antara Kristus dan Belial. 

Penulis buku saku ini telah merangkum Agape dan Eros4, sebuah buku yang ditulis 
oleh Anders Nygren. Buku ini pertama kali diterbitkan pada tahun 1930-an, dalam 
dua bagian, dan awalnya ditulis dalam bahasa Swedia. Buku saku ini merupakan 
ringkasan saya atas Bagian I dari buku tersebut, beserta catatan dan komentar 
saya sendiri. Dengan demikian, jika pembaca ingin mengetahui pendapat Anders 
Nygren, meskipun struktur dan garis besar pemikiran Nygren dapat ditemukan di 
sini, kami menyarankan untuk membaca karya terbitannya langsung, mengingat 
pengurangan, komentar tambahan, dan perluasan yang saya lakukan mungkin 
tidak sepenuhnya mencerminkan pemikiran penulis Agape dan Eros. 

 

 

Agape Allah 
Ketika mencari Alkitab untuk titik awal menetapkan dasar kasih Allah, seseorang 
mungkin tergoda untuk melihat terlebih dahulu perintah dua lapis tentang kasih. 

Markus 12:30 Dan engkau harus mengasihi Tuhan Allahmu dengan 
segenap hatimu, dan dengan segenap jiwamu, dan dengan segenap akal 
budimu, dan dengan segenap kekuatanmu: inilah perintah yang pertama. 
31 Dan perintah yang kedua sama dengan itu, yaitu: Kasihilah sesamamu 
manusia seperti dirimu sendiri. Tidak ada perintah lain yang lebih besar 
dari pada kedua perintah ini. 

 

4 Nygren Anders, (1930, 1936), Agape and Eros, Harper &amp; Row Publishers Inc. 
https://en.wikipedia.org/wiki/Agape_and_Eros 

https://en.wikipedia.org/wiki/Agape_and_Eros


6  

Di sini kita memiliki dua perintah besar. Namun, jika kita mulai membangun 
konsep cinta agape Allah dari perintah tersebut, kita akan menghambat 
pemahaman kita tentang agape, mengingat bahwa perintah adalah sesuatu yang 
dituntut. Hal ini mungkin mengejutkan kita: bagaimana mungkin sesuatu seperti 
cinta bisa dituntut? Tepat karena prasangka ini, lebih baik tidak memulai analisis 
tentang cinta agape dari perintah. 

Perintah-perintah yang disebutkan oleh Yesus terdapat di awal Perjanjian Lama5, 
tetapi hanya dalam kedatangan-Nya dan hidup-Nya di bumi inilah kita diberikan 
pengungkapan yang lengkap dan total tentang cinta agape Allah. Dalam arti ini, 
Yesuslah yang sepenuhnya mendefinisikan ulang konsep tersebut. Meskipun 
pengungkapan cinta itu telah dilakukan sebelumnya, umat manusia 
membutuhkan pemahaman tentang arti sejati cinta. 

Jadi, dari mana kita dapat memulai untuk membangun konsep cinta agape? Kita 
akan melakukannya melalui apa yang Yesus katakan dalam Khotbah di Bukit. Dan 
kita akan melakukannya tepatnya sebagai kontras terhadap ajaran-ajaran Farisi, 
bahkan sebagai kontras terhadap apa yang tertulis dalam sebagian Taurat. Kristus, 
dalam Khotbah di Bukit-Nya, sepenuhnya mendefinisikan ulang makna 
sebenarnya dari perintah tersebut: 

Matius 5:38 Kamu telah mendengar bahwa dikatakan, 'Mata ganti mata, 

gigi ganti gigi. 39 Tetapi Aku berkata kepadamu, Janganlah kamu melawan 
orang yang jahat. Jika ada orang yang menampar pipi kananmu, 

berikanlah juga pipi kirimu kepadanya.40 Dan jika ada orang yang 
menggugatmu di pengadilan dan mengambil jubahmu, berikanlah juga 

jubahmu kepadanya.41 Dan siapa pun yang memaksa kamu berjalan 

sejauh satu mil, berjalanlah bersama dia sejauh dua mil.42 Berikanlah 
kepada orang yang meminta kepadamu, dan janganlah menolak orang 

yang meminjam kepadamu.43 Kamu telah mendengar bahwa telah 

dikatakan, 'Kasihilah sesamamu dan bencilah musuhmu.44 Tetapi Aku 
berkata kepadamu, Kasihilah musuhmu, berkatilah orang yang 
mengutukimu, berbuatlah baik kepada orang yang membencimu, dan 
berdoalah bagi orang yang memperlakukanmu dengan kejam dan 

menganiaya kamu; 45 Supaya kamu menjadi anak-anak Bapamu yang di 
sorga; sebab Ia membuat matahari-Nya terbit atas orang yang jahat dan 
atas orang yang baik, dan menurunkan hujan bagi orang yang benar dan 
bagi orang yang tidak benar. 

Kamu telah mendengar tentang hubungan yang harus kamu jalin dengan 
tetanggamu, kata Yesus kepada mereka; namun, “Aku berkata kepadamu, 

 
5 Ulangan 6:4, 5; Imamat 19:18, 34 



7  

kasihilah musuhmu”. Hal ini jelas berbeda dengan hukum balas dendam “mata 
ganti mata dan gigi dengan gigi6, prinsip keadilan yang ketat yang tertulis dalam 
Taurat. Alasan Yesus memberikan ajakan ini patut diperhatikan. Kasih terhadap 
musuh tidak boleh didasarkan pada kebencian kita terhadap orang lain, tetapi 
pada kasih Allah terhadap orang-orang jahat. Alasan kasih ini adalah karena Allah 
membuat matahari terbit bagi orang baik dan orang jahat, dan memberikan 
berkat hujan bagi orang benar dan orang yang tidak benar. Dengan kata lain, cinta 
terhadap musuh memiliki dasar pada kenyataan bahwa Allah mencintai baik 
orang benar maupun orang jahat, dan dengan cara inilah, dengan mencintai 
musuh-musuh kita, kita menjadi anak-anak Bapa di surga. 

Dan di sini, saya ingin mengusulkan, inilah kunci di mana kita dapat mulai 
membangun konsep cinta agape. Persekutuan dengan Allah lah yang memberikan 
makna dan arti pada cinta agape Allah. Dan tepat di titik inilah kita melihat agama 
Farisi bertabrakan secara langsung dengan ajaran Yesus. Sebab Yesus tidak datang 
untuk mendirikan agama baru. Dia sendiri berkata: 

Matius 5:17 Janganlah kamu menyangka bahwa Aku datang untuk 
meniadakan hukum Taurat atau kitab para nabi. Aku tidak datang untuk 
meniadakan, melainkan untuk menggenapinya. 

Bukan hanya Ia tidak datang untuk mendirikan agama baru, tetapi Ia datang untuk 
menggenapi dan hidup sesuai dengan agama Taurat! Ia juga tidak datang untuk 
mengumumkan Allah yang baru. Allah Perjanjian Lama, Allah Abraham, Ishak, dan 
Yakub, adalah Allah-Nya sendiri7. Apa yang Yesus coba bawa bukanlah ide baru 
tentang Allah atau hukum-hukum-Nya dan pesan-pesan-Nya, tetapi tentang 
persekutuan manusia dengan Allah. Yang membedakan hal ini tepatnya adalah 
yang menimbulkan konflik dengan kepemimpinan agama pada zamannya. Apa isi 
pesan yang membedakan ini? Yesus berkata: 

Markus 2:17 … Aku datang bukan untuk memanggil orang benar, tetapi 
orang berdosa agar bertobat. 

Dengan kalimat ini, Ia menghancurkan seluruh skala nilai kesalehan Farisi yang 
intrinsik dan legalistik. Bagi mereka, ini adalah serangan langsung terhadap nilai-
nilai agama yang dominan. Mengapa? Karena dalam pengalaman agama tersebut, 
terdapat perbedaan antara yang adil dan yang tidak adil. Terdapat perbedaan nilai 
antara yang baik dan yang buruk. Dan perasaan nilai ini didorong oleh perasaan 
agama. Dalam pandangan ini, orang yang benar mencintai hukum Allah, dan 
bukan sekadar dalam arti hukum yang kaku seperti yang biasanya dipahami. Ada 
hubungan antara orang religius dan hukum. Orang religius, dalam merenungkan 

 
6 Keluaran 21:23-24; Imamat 24:19-20 
7 Yohanes 20:17 



8  

hukum, merasa tertarik padanya, ia bergembira dalam hukum Tuhan. 
Ketaatannya pada hukum itulah yang memberinya nilai dan membuatnya 
diterima di hadapan Tuhan, dan di situlah ia menemukan kegembiraan. Dan 
dengan pemahaman nilai ini, ia membaca, misalnya: 

Mazmur 1:1 Berbahagialah orang yang tidak berjalan menurut nasihat 
orang fasik, tidak berdiri di jalan orang berdosa, dan tidak duduk di kursi 

orang ejek. 2 Tetapi kesukaannya adalah pada hukum Tuhan; dan pada 

hukum-Nya ia bermeditasi siang dan malam. 3 Ia akan seperti pohon yang 
ditanam di tepi aliran air, Yang menghasilkan buahnya pada musimnya; 

Daunnya tidak layu; Dan segala yang dilakukannya akan berhasil. 4 Orang 

fasik tidak demikian: Tetapi mereka seperti jerami yang ditiup angin. 5 

Oleh karena itu, orang fasik tidak akan berdiri dalam penghakiman, Dan 

orang berdosa tidak akan ada dalam jemaat orang benar. 6 Sebab TUHAN 
mengetahui jalan orang benar: Tetapi jalan orang fasik akan binasa. 

Dengan demikian, dalam perspektif ini, terdapat pembedaan yang jelas, baik di 
hadapan Allah maupun di hadapan manusia, antara orang yang benar dan orang 
berdosa. Dan dari sudut pandang ini, semangat keagamaan pada masa itu 
menarik dan mengambil nilai. Hal ini terlihat jelas dalam doa orang Farisi, yang 
bersyukur kepada Allah karena ia tidak seperti pemungut cukai 8. 

Namun, sekarang Yesus datang dan membuang semua itu ke luar jendela. 

Markus 2:17 … Aku datang bukan untuk memanggil orang benar, tetapi 
orang berdosa agar bertobat. 

Dan tentang Yesus dikatakan: 

Matius 9:11 Dan ketika orang-orang Farisi melihat hal itu, mereka berkata 
kepada murid-murid-Nya, "Mengapa Guru kalian makan bersama 
pemungut cukai dan orang berdosa?" 

Dengan demikian, kita dapat melihat bahwa orang-orang yang dibesarkan dengan 
kesetiaan religius terhadap hukum melihat kalimat Yesus dan hubungannya 
dengan pemungut pajak dan orang berdosa sebagai serangan langsung terhadap 
dasar moralitas dan agama mereka. Dan yang membuatnya lebih buruk lagi, Yesus 
tidak mempertahankan hal itu sebagai penilaian pribadi-Nya, tetapi ketika Ia 
makan bersama orang berdosa dan pemungut pajak, dan memanggil bukan orang 
benar tetapi orang berdosa, Ia melakukannya bukan untuk diri-Nya sendiri, 
melainkan untuk memenuhi misi-Nya; Ia melakukannya dalam nama Bapa, yaitu 
Allah sendiri yang bertindak melalui-Nya, memanggil orang berdosa dan 

 

8 Lukas 18:11 



9  

pemungut pajak. Kristus, menjadi jelas bagi mereka, datang diutus oleh Allah 
sendiri, sehingga mencerminkan kehendak Allah. Dan apa kehendak Allah? Untuk 
memiliki persekutuan dengan manusia berdosa. Ia ingin menarik kepada-Nya 
pemungut pajak dan orang berdosa. Oleh karena itu, hubungan persekutuan 
dengan Allah tidak diatur oleh persepsi egois manusia tentang hukum, tetapi oleh 
hukum kasih Allah. Sikap Allah terhadap manusia tidak diatur oleh sikap manusia 
terhadap hukum Allah, tetapi didasarkan pada kasih Allah dan keinginan-Nya 
untuk menariknya kepada diri-Nya. 

Dan demikianlah, dua model yang berbeda tentang persekutuan dengan Allah 
dipaparkan, yang secara tak terelakkan menimbulkan konflik antara keduanya. 
Oleh karena itu, kita melihat Yesus terlibat dalam perdebatan tanpa henti dengan 
para Farisi mengenai hal-hal ini, karena bagi para Farisi, penyajian persekutuan 
dengan Allah berdasarkan hukum kasih Allah dan bukan berdasarkan pemahaman 
mereka tentang hukum-Nya tampak sebagai pelanggaran terhadap tatanan ilahi 
dan kemuliaan Allah. Kita melihat bagaimana konflik ini bagi mereka adalah 
konflik antara persekutuan dengan Allah berdasarkan memperoleh nilai melalui 
ketaatan pada hukum versus persekutuan dengan Allah berdasarkan menerima 
nilai melalui kasih-Nya bagi kita. Dan meskipun dalam Kitab Suci kita menemukan 
bahwa kasih Allah dinyatakan kepada mereka yang menaati perintah-Nya dan 
perjanjian-Nya, hal ini hanyalah konfirmasi bahwa Allah tetap setia pada janji-Nya 
terlepas akan kelemahan manusia. Hal ini tidak berarti bahwa Allah tidak ingin 
memiliki persekutuan dengan orang berdosa. Dan itulah poin yang telah hilang 
dan yang Kristus datang untuk memulihkan kembali. Di sinilah mereka yang 
mendasarkan nilai, hubungan, dan persekutuan mereka dengan Allah pada 
ketaatan terhadap hukum Allah dan kebenaran-Nya, menemukan kehidupan dan 
pengajaran Kristus, serta panggilan-Nya kepada pemungut cukai dan orang 
berdosa, sebagai penistaan. 

Namun, transvaluasi nilai-nilai yang dipersembahkan oleh Kristus—apa dasarnya? 
Mengapa orang berdosa yang dipanggil? Mari kita ingat bahwa dalam konsep 
sebelumnya, hanya melalui kehidupan yang benar kita dapat memperoleh 
persetujuan Allah dan akibatnya dimasukkan ke dalam persekutuan-Nya. Namun, 
tentu saja, ketika Yesus datang dan membalikkan tatanan ini, kita tidak bisa tidak 
bertanya, mengapa? Kita bertanya pada diri sendiri, apakah ini penemuan sesuatu 
yang tidak terlihat sebelumnya? Apakah ini pembalikan nilai-nilai, atau mungkin 
ada sesuatu yang lebih berharga dalam diri orang berdosa? Dan jika kita melihat 
ke Perjanjian Lama, di sana, dalam hukum yang begitu dipegang sebagai sarana 
persekutuan dengan Allah, sudah ada tanda-tanda jelas bahwa persekutuan itu 
tidak karena ada sesuatu yang lebih berharga dalam diri penerima. Sebab firman-
Nya: 

 



10  

Ulangan 7:7 Tuhan tidak memilih kamu karena kamu lebih banyak dari 
bangsa-bangsa lain; sebab kamu adalah yang paling sedikit dari segala 

bangsa: 8 Tetapi karena Tuhan mengasihi kamu, dan karena Ia ingin 
menepati janji yang telah Ia ikrarkan kepada nenek moyangmu, maka 
Tuhan telah membawa kamu keluar dengan tangan yang kuat, dan 
menebus kamu dari rumah perbudakan, dari tangan Firaun raja Mesir. 

Dengan demikian, kita melihat bahwa menurut Kristus, kasih Allah adalah mutlak 
dan berasal dari diri-Nya sendiri. Dan kenyataan bahwa kasih Allah adalah mutlak 
terbukti secara jelas dalam fakta bahwa kasih itu ditujukan kepada orang berdosa; 
kita melihat bahwa persekutuan dengan Allah berbeda dari persekutuan apa pun 
dalam sistem agama lain karena persekutuan itu bergantung hanya pada kasih 
agape Allah. Jawabannya terletak secara eksklusif pada fakta bahwa mencintai 
adalah sifat alami Allah dan tidak bergantung pada objek cinta. 

 
Sekarang, setelah melihat hal ini, kita berada dalam posisi untuk merangkum cinta 
agape Allah dalam empat karakteristik utama. 

1.) Cinta agape adalah cinta yang terjadi amat alamiah dan tanpa pamrih: Jika 
kita mencari penjelasan tentang cinta Allah di luar diri-Nya, kita tidak akan 
menemukannya. Dalam arti inilah cinta agape disebut tanpa pamrih atau tidak 
termotivasi. Ia tidak bertindak karena kepentingan diri sendiri. Bukan objek cinta-
Nya yang menentukan keberadaan cinta agape, meskipun benar bahwa objek 
cinta tersebut mungkin atau tidak memungkinkan ekspresi cinta agape dalam 
dirinya. Cinta Tuhan tidak mencari sesuatu dalam diri manusia untuk memotivasi-
Nya mencintai manusia. Cinta Tuhan tidak mencari manusia yang benar untuk 
mencintai dia. Ketika dikatakan bahwa Tuhan mencintai manusia, ini bukan 
penilaian tentang manusia, tetapi deskripsi tentang siapa Tuhan itu. Dan cinta 
yang spontan dan tanpa pamrih ini, yang tidak memiliki motif di luar dirinya 
sendiri, yang mengkarakteristikan tindakan Yesus dalam pencarian-Nya terhadap 
pemungut cukai dan orang berdosa. Dan tepatnya dalam melakukan hal itu, Ia 
tahu bahwa Ia mengikuti kehendak Bapa, dan dengan demikian mengungkapkan 
pikiran dan hati-Nya. Kehendak Allah adalah pencarian akan yang hilang di luar 
hubungan hukum. Ketika hubungan dan persekutuan dengan Allah dibangun di 
atas landasan hukum, yaitu dalam kaitannya dengan bagaimana objek 
berinteraksi dengan hukum, cinta ilahi pada akhirnya bergantung pada nilai objek 
tersebut. Namun, dalam Yesus, cinta yang terungkap adalah cinta yang 
menembus setiap penghalang, menolak untuk dikendalikan oleh nilai objek 
cintanya. Oleh karena itu, semua cinta yang didorong oleh motivasi adalah cinta 
manusia, namun cinta ilahi tidak didorong oleh nilai objeknya. Kristus tidak 
tertarik untuk menonjolkan cinta yang pantas diterima, melainkan sebaliknya, Ia 



11  

tertarik untuk mengungkapkan cinta Allah yang tidak pantas diterima sebagai 
dasar persekutuan dengan-Nya, sepenuhnya di luar skema legalitas hukum. 

2.) Cinta agape tidak memandang nilai: Kita telah menyebutkan bahwa cinta 
agape Allah tidak memandang nilai objeknya, tetapi kita perlu menjelaskan 
sesuatu di sini. Ketika Kristus datang dan seolah-olah membalikkan nilai-nilai 
orang benar dan orang berdosa, ini bukanlah pembalikan nilai, seolah-olah orang 
berdosa memiliki nilai lebih di mata Allah. Ada sesuatu yang lebih dalam terjadi, 
yaitu penerapan prinsip bahwa setiap pikiran, setiap unsur penilaian sekecil apa 
pun dalam hubungan dan persekutuan dengan Allah, sepenuhnya tidak pada 
tempatnya. Ketika kasih Allah ditujukan kepada orang berdosa, maka hal ini 
menjadi jelas: bahwa semua pikiran tentang nilai telah dikecualikan sebelumnya, 
karena jika Yang Kudus mengasihi orang berdosa, itu bukan karena dosanya tetapi 
meskipun ada dosanya. Namun, ketika kasih Allah ditunjukkan kepada orang yang 
religius dan suci, selalu ada risiko berpikir bahwa Allah mengasihi orang tersebut 
karena kebenarannya. Namun, ini akan menjadi penolakan terhadap kasih agape 
Allah seperti yang dijelaskan Yesus. Hanya ketika kita menghilangkan semua nilai 
dan kebajikan dari objek kasih, kita dapat mulai menghargai kasih agape Allah. 
Baik orang yang benar maupun yang tidak benar tidak membatasi kasih Allah. 
Allah mencintai baik orang berdosa maupun orang yang benar. 

3.) Cinta Agape adalah kreatif: Dengan melihat karakteristik cinta Agape Allah, 
kita menemukan betapa uniknya cinta ini. Namun, yang benar-benar menonjolkan 
karakteristik ini adalah bahwa, sebagai cinta ilahi, cinta Agape secara inheren 
membawa kreativitas Allah di dalamnya. Allah tidak mencintai apa yang memiliki 
nilai intrinsik, tetapi apa yang tidak memiliki nilai atau kelayakan, dan justru dalam 
tindakan cinta itulah Dia memberikan nilai kepadanya. Cinta agape sama sekali 
tidak bergantung pada nilai objek; ia tidak mengakui nilai dalam apa yang 
mengelilinginya—ia menciptakan nilainya. Agape adalah cinta yang mencintai, 
dan dengan mencintai, ia menciptakan nilai. Manusia yang dicintai oleh Allah 
tidak memiliki nilai dalam dirinya sendiri; apa yang memberinya nilai adalah fakta 
bahwa Allah mencintainya. Beberapa orang mungkin berpikir dan berspekulasi 
tentang apa yang disebut "nilai tak terbatas manusia". Namun, saran bahwa 
manusia secara inheren memiliki nilai tersebut dapat memberikan kesan bahwa 
cinta Allah terikat pada nilai tersebut. Menempuh jalan itu akan sepenuhnya 
mendistorsi pengampunan Allah, dan pada akhirnya akan mengunci 
pengampunan dan cinta-Nya dalam "kobaran api" yang demikian – dalam potensi 
bawaan manusia yang dianggap demikian. Namun, kita melihat bahwa hal ini 
tidak demikian. Ketika Kristus berkata, “Dosa-dosamu diampuni,” pengampunan 
itu tidak diberikan sebagai pengakuan atas nilai apa pun, melainkan sebagai 
pemberian sebuah anugerah. Dengan demikian, pengampunan dosa menjadi 
karya kreatif kuasa ilahi, dan ditempatkan pada tingkat anugerah penyembuhan, 
seperti penyembuhan orang lumpuh. 



12  

4.) Agape adalah asal mula persekutuan dengan Allah: Agape tidak hanya 
menentukan dan menetapkan karakteristik persekutuan dengan Allah, tetapi juga 
mengawali persekutuan tersebut. Dalam hubungan antara Allah dan manusia, 
inisiatif hanya ada di pihak agape ilahi. Dengan memahami agape Allah, kita 
melihat bahwa setiap inisiatif persekutuan dengan Allah adalah sia-sia, baik bagi 
orang yang hidup benar maupun bagi orang berdosa. Bahkan penyesalan, 
pertobatan, atau orang yang hidup benar pun tidak akan membuat Allah 
mencintai. Dengan demikian, jalan kebenaran ditolak sebagai jalan untuk 
membawa manusia kepada Allah. Dan tidak hanya itu, tetapi jalan penghinaan 
dan perubahan pun ditolak – sehingga kita sampai pada kesimpulan bahwa tidak 
ada jalan dari manusia kepada Allah. Persekutuan dengan Allah hanya ada karena 
tindakan Allah; Allah sendiri yang datang, menyatakan diri-Nya, bertemu dengan 
manusia, dan menawarkan persekutuan-Nya. Oleh karena itu, tidak ada jalan dari 
manusia kepada Allah – hanya ada jalan dari Allah kepada manusia, jalan 
pengampunan ilahi, jalan kasih ilahi, Kristus Yesus. Kristus adalah penyingkapan 
kasih agape Allah. Oleh karena itu, agape adalah jalan dari Allah kepada manusia, 
dan oleh karena itu, Kristus adalah Agape Allah. 

 
Kita melihat konsep-konsep ini diilustrasikan dalam perumpamaan. Dan mungkin 
hal pertama yang ingin kita tekankan adalah dua jenis agama yang berlawanan 
secara diametral yang ada di dunia. Yang pertama bersifat demonstratif, dan yang 
kedua bersifat revelatori. Yang pertama adalah agama yang mengambil kehidupan 
dalam alur alamiahnya dan meninggikannya ke ranah agama, serta menemukan 
aturan-aturan agama universal yang berlaku untuk semua keadaan. Jenis agama 
yang lain bersifat wahyu, artinya hal ini hanya menjadi jelas karena Allah sendiri 
turun untuk mengungkapkan diri-Nya dan memungkinkan kita berkomunikasi 
dengan-Nya. Dan seluruh pelayanan Yesus, khususnya perumpamaan-
perumpamaan-Nya, memiliki karakter otoritatif sebagai wahyu Allah tentang 
komunikasi dengan Allah. Ini bukan wahyu tentang kebenaran yang sudah ada 
dalam diri manusia, melainkan kebenaran-kebenaran ini secara khusus adalah 
wahyu Allah. 

Dalam arti itu, perumpamaan-perumpamaan TIDAK menegaskan bahwa Allah 
harus bertindak secara rasional. Sebagai Yang Kudus, adalah rasional dan jelas 
bahwa Dia harus menjauhi kontak dengan orang berdosa, namun Yesus datang 
untuk menyatakan hal yang sebaliknya. Meskipun kemuliaan dan kebesaran Allah 
tetap ada, Yesus datang untuk menyatakan bahwa Allah mencari orang berdosa, 
dan dengan demikian memahami misi-Nya: 

Markus 2:17 … Orang-orang yang sehat tidak memerlukan tabib, tetapi 
orang-orang yang sakit: Aku datang bukan untuk memanggil orang 



13  

benar, tetapi orang berdosa agar bertobat. 

Tidak ada alasan lain untuk hal ini selain kasih Allah yang murni, spontan, dan 
tanpa pamrih. 

Dan kita memiliki contoh perumpamaan tentang para pekerja9. Dalam 
perumpamaan ini, Allah adalah Bapa keluarga yang memasuki persekutuan 
dengan mereka yang tidak layak dan tidak pantas menerima persekutuan 
tersebut. Pekabaran utama perumpamaan ini adalah untuk menggulingkan upaya 
mengatur persekutuan dengan Allah melalui kelayakan, jasa, dan prinsip-prinsip 
keadilan. Sikap tuan rumah yang memberikan upah yang sama untuk pekerjaan 
yang berbeda dengan jelas mengungkapkan prinsip bahwa Dia menurunkan hujan 
kepada orang yang benar dan yang tidak benar. Prinsip keadilan menuntut 
proporsi yang adil antara upah dan pekerjaan yang dilakukan. Namun, tujuan 
utama perumpamaan ini adalah untuk sepenuhnya mengesampingkan prinsip 
keadilan yang dipahami secara manusiawi dari hubungan dengan Allah. Keadilan 
yang didorong oleh kepentingan diri sendiri harus menyerah kepada cinta yang 
alami dan tanpa pamrih. Dan cinta inilah yang merupakan definisi sejati keadilan 
Allah. 

Keadilan Allah adalah melakukan apa yang benar, dan bagi Allah, hal yang benar 
adalah menunjukkan belas kasihan dan kebaikan kepada mereka yang tidak layak 
menerimanya. 

Mazmur 89:14 Keadilan dan penghakiman adalah tempat kediaman 
takhta-Mu; kasih sayang dan kebenaran akan mendahului wajah-Mu. 

Tidak mungkin melihat wajah Allah tanpa terlebih dahulu melihat kasih sayang 
dan kebenaran-Nya. Dan inilah manifestasi nyata dari keadilan dan penghakiman 
Allah. Agape tidak menuntut pembayaran atas pelanggaran. Ia mengampuni 
dengan bebas. Keadilan yang menuntut hukuman, bertentangan dengan Agape. 
Seperti yang dikatakan Yesus: 

Matius 12:7 Tetapi jika kamu tahu apa artinya ini: 'Aku menghendaki 
belas kasihan, bukan korban persembahan,' kamu tidak akan 
menghukum orang yang tidak bersalah. 

 

Keadilan manusia yang terpisah dari Agape menuntut kutukan. Jika kita 
memahami Agape Allah, kita akan melihat bahwa Allah menghendaki belas 
kasihan, bukan korban, bukan pembayaran atas dosa. Karena kebingungan 

 
9 Matius 20:1-16 



14  

manusia tentang Agape Allah, ia mengira bahwa Kristus diutus untuk memuaskan 
keadilan dan membayar hutang dosa. 

Yesaya 53:4 Sesungguhnya Ia telah memikul kesedihan kita, dan 
menanggung dukacita kita; namun kita menganggap-Nya sebagai orang 
yang dihajar, dipukul oleh Allah, dan ditindas. 

Tetapi Agape tidak mencatat kesalahan10. Ia tidak mencari harga yang harus 
dibayar; ia dengan terbuka dan bebas mengampuni. 

Dengan demikian, hanya dengan memandang Agape dalam kemurniannya akan 
menghilangkan prinsip keadilan manusia. Hal ini sepenuhnya menggulingkan 
prinsip pemberian hukuman. Hal ini akan menghilangkan sifat ketersinggungan 
dari kasih Allah bagi yang hilang dan membuat kita menyadari bahwa kasih Allah 
yang alamiah dan tanpa pamrih juga ditujukan bagi orang-orang yang benar. 

Dengan cinta yang alamiah dan tanpa pamrih, tuan rumah memberi upah yang 
jauh lebih besar kepada pekerja yang datang terakhir daripada apa yang mereka 
minta. Mereka yang telah bekerja lebih lama, berdasarkan konsep proporsi yang 
adil, menganggap bahwa mereka seharusnya menerima lebih banyak. Memang 
benar bahwa mereka tidak dapat menuntut lebih dari Bapa keluarga, tetapi 
dibandingkan dengan mereka yang datang kemudian, tentu saja "keadilan" 
menuntut bahwa pekerjaan yang lebih banyak harus dibalas dengan upah yang 
lebih besar! Ketika harapan ini tidak terpenuhi, para pekerja mengeluh. Meskipun 
mereka menerima lebih dari yang mereka layak dapatkan karena anugerah, dan 
konsep layak dan imbalan telah sepenuhnya terganggu, mereka tetap mengeluh 
karena merasa berhak menerima lebih. Lalu mereka menggunakan prinsip 
anugerah untuk mengajukan tuntutan hukum yang lebih tinggi. Tetapi tuan rumah 
berkata kepada mereka, “Jika kalian datang dengan prinsip keadilan, maka mari 
kita berpegang pada keadilan”: 

Matius 20:13 Tetapi Ia menjawab salah seorang dari mereka dan berkata, 
"Sahabat, aku tidak berbuat salah kepadamu. Bukankah engkau setuju 
denganku untuk satu dinar?" 

Ketika cinta dan kedermawanan yang alami dan tanpa pamrih ditunjukkan, 
tatanan keadilan menjadi usang dan tidak berlaku. Namun, bagi mereka yang 
ingin sistem keadilan dipertahankan, kasih karunia, kedermawanan, dan cinta itu 
sendiri menjadi penyebab kemarahan: 

Matius 20:15 … Apakah matamu jahat, karena aku baik? 

 

10 1 Korintus 13:5 



15  

Mereka yang tidak dapat menuntut apa-apa (para pendosa) menerima kasih dan 
kedermawanan tanpa pamrih, tetapi mereka yang dapat menuntut (para "orang 
benar" dalam hal ini) menuntut keadilan berdasarkan jasa, dan menolak untuk 
menerima kasih yang tanpa syarat, spontan, dan tanpa pamrih. Oleh karena itu, 
yang terakhir akan menjadi yang pertama dan yang pertama akan menjadi yang 
terakhir. 

 
Kita menemukan kesaksian yang sama persis dalam perumpamaan anak yang 
hilang. Dan jika masih ada yang ragu tentang kasih sayang alami dan tanpa pamrih 
Bapa, saudara sulung ada di sana untuk mewakili tatanan hukum. Dari sudut 
pandangnya, dari sudut pandang keadilan, perilaku adiknya sama sekali tidak 
membenarkan pemborosan dan pesta cinta yang dilakukan oleh Bapa. Dan ini 
sesungguhnya menunjukkan bahwa cinta Bapa tidak dibuat-buat dan tanpa motif. 

Di sana kita melihat bahwa kasih yang Kristus datang untuk nyatakan dari Bapa 
adalah kasih yang secara langsung bertentangan dengan segala bentuk 
perhitungan rasional atau komputasi. Kasih Agape memberi dan berkorban di 
mana perhitungan rasional mengatakan bahwa pengorbanan adalah sia-sia. Kasih 
Agape menabur benihnya, bahkan di tempat yang tampaknya tidak ada harapan 
karena tanahnya. Ketika Penabur keluar untuk menabur, Ia tahu bahwa banyak 
benih akan hilang dan tidak akan berbuah. Namun, Ia tidak khawatir tentang hal 
itu, melainkan menabur ke kiri dan kanan dengan penuh kasih sayang. Kita melihat 
hal yang sama dalam perumpamaan tentang domba yang hilang. Bukan 
perhitungan dingin yang mendorong-Nya untuk meninggalkan 99 domba di 
padang gurun dan pergi mencari yang hilang. 

Akhirnya, mari kita perhatikan perumpamaan tentang hamba yang jahat11. Di sini 
kita melihat, dalam hutang yang tak terbayarkan dan tak terhingga yang 
ditanggung oleh hamba, bahwa kasih ilahi Agape menyatakan diri-Nya sebagai 
kasih yang tak terbatas dan tak bersyarat. Namun, jika kasih Allah tak terbatas dan 
tak bersyarat, Ia menuntut dari mereka yang menerima pengampunan dan kasih-
Nya, agar pengampunan dan kasih yang tak terbatas dan tak bersyarat itu 
dibagikan, bukan tujuh kali, tetapi tujuh puluh kali tujuh. 

Matius 18:33 Tidakkah engkau juga seharusnya menunjukkan belas 
kasihan kepada sesamamu, sebagaimana Aku telah menunjukkan belas 
kasihan kepadamu? 

Demikianlah, kita melihat bahwa etika Kristen sepenuhnya didasarkan pada 
hubungan dan persekutuan dengan Allah, dan dapat dirangkum dalam kata-kata 

 

11 Matius 18:23-35 



16  

Yesus: 

Matius 10:8 … dengan cuma-cuma kamu telah menerima, dengan cuma-
cuma berikanlah. 

Dengan kata lain, hubungan kita dengan sesama diatur oleh hubungan kita 
dengan Allah. 

 
Saya ingin mengakhiri bagian ini dengan kembali melihat perintah kasih, kini 
dalam kerangka kasih Agape Allah yang diwahyukan dalam Yesus. 

Markus 12:30 Dan engkau harus mengasihi Tuhan Allahmu dengan 
segenap hatimu, dengan segenap jiwamu, dengan segenap akal budimu, 

dan dengan segenap kekuatanmu: inilah perintah yang pertama. 31 Dan 
perintah yang kedua sama dengan itu, yaitu: Kasihilah sesamamu seperti 
dirimu sendiri. Tidak ada perintah lain yang lebih besar dari pada kedua 
perintah ini. 

Cinta yang dibutuhkan di sini memiliki prototipe dalam Agape yang ditunjukkan 
oleh Allah, dan oleh karena itu haruslah alamiah, tanpa pamrih, tidak menghitung-
hitung, tak terbatas, dan tanpa syarat. 

Hal ini berlaku terlebih dahulu terhadap perintah pertama, yaitu cinta kepada 
Allah. Ketika manusia telah mengalami cinta Allah, ketika meskipun dalam 
keadaan yang sepenuhnya tidak layak dan lemah, ia telah dibawa ke dalam 
persekutuan dengan Allah, maka kini telah ditetapkan bahwa ia sepenuhnya milik 
Kristus. Sifat tanpa syarat dari cinta yang ia alami kini menuntut, atau lebih 
tepatnya, menghasilkan keinginan agar penyerahannya juga sepenuhnya dan 
tanpa syarat. Inilah reaksi alami terhadap kesadaran akan cinta Allah. Oleh karena 
itu, perintah itu berkata: "Dengan segenap hatimu, dengan segenap jiwamu, 
dengan segenap akal budimu, dan dengan segenap kekuatanmu, sepanjang 
hidupmu"12 Kata-kata ini menyatakan kesetiaan dan penyerahan diri yang mutlak. 

Cinta Allah bukanlah cinta yang bersifat materialistis maupun cinta persahabatan, 
karena kedua jenis cinta ini timbul atau mengambil dorongan dari manusia itu 
sendiri. Jika cinta Allah bersifat materialistis, meskipun Allah dipandang sebagai 
kebaikan tertinggi dan paling mulia, Dia akan menjadi sekadar sarana untuk 
memuaskan keinginan manusia, dan kita akan berurusan dengan cinta yang egois 
dan bukan agama teosentris. Juga tidak ada tempat untuk cinta persahabatan, 
karena cinta semacam itu mengasumsikan kesetaraan antara cinta ilahi dan cinta 
manusia, yang tidak ada. 

 
12 Ulangan 11:1 



17  

Dan di sini kita dapat bertanya, sejauh mana cinta kepada Allah dapat bersifat 
alami dan tanpa motif? Bukankah cinta kita kepada Allah termotivasi hingga 
tingkat tertinggi? Bagi Yesus, pemenuhan perintah pertama, sebagaimana 
terungkap dalam hidup-Nya, berarti sepenuhnya dan seutuhnya dimiliki oleh 
Allah. Bukan lagi kehendak-Nya, bukan lagi kata-kata-Nya, bukan lagi perbuatan-
Nya, tetapi Bapa yang tinggal di dalam-Nya13. Cinta Allah telah memilih-Nya dan 
menyentuh-Nya sedemikian dalam sehingga Ia menyerahkan diri-Nya sepenuhnya 
kepada cinta ini hingga dapat dikatakan bahwa tidak ada lagi yang Ia miliki dari 
diri-Nya sendiri. Menjadi milik Allah tanpa syarat, hingga rela menyerahkan 
seluruh kehendak-Nya karena cinta-Nya, akhirnya menggantikan motivasi sebagai 
sumber cinta tersebut. Cinta Allah dalam diri manusia tidak mencari apa pun 
kecuali Allah. Namun, pikiran tentang mencari keuntungan secara esensial asing 
bagi konsep Agape. Ketika Allah memberikan kasih-Nya secara bebas dan tanpa 
imbalan, tidak ada lagi yang dapat diperoleh manusia dalam tindakan mencintai 
Allah. Dengan kata lain, kasih Agape Allah yang tak terbatas dan tanpa syarat 
menghapus segala keuntungan yang mungkin diperoleh manusia sebagai hasil 
dari mencintai Allah; karena Allah sudah mencintai dengan cara yang tak terbatas 
dan tanpa syarat. Oleh karena itu, cinta kepada Allah kehilangan sifatnya sebagai 
sesuatu yang pantas diperoleh dan menjadi murni dan tulus. Hal ini berasal dari 
fakta bahwa dengan menyerahkan diri sepenuhnya kepada Allah tanpa syarat dan 
menyadari hal itu, seseorang menjadi sepenuhnya dan seutuhnya setia untuk 
melakukan kehendak Allah. Itu adalah ketaatan kepada Allah tanpa 
mempertimbangkan imbalan. 

 
Setelah membahas perintah pertama, mari kita fokus pada perintah kedua, yang 
berbunyi: “Kamu akan mengasihi sesamamu seperti dirimu sendiri.” Dari perintah 
ini, kami ingin menyoroti empat aspek penting: 

a. Cinta Kristen, setelah didefinisikan, bukanlah sekadar cinta terhadap umat 
manusia, rasa kedekatan dan simpati terhadap ras manusia, atau altruisme karena 
ikatan persaudaraan—justru sebaliknya. Menafsirkan perintah ini dalam istilah-
istilah tersebut adalah mengosongkannya dari rohnya. Cinta Kristen bersifat 
murni religius. Agape ada dan manifestasinya terjadi dalam konteks seseorang 
sebagai penerima cinta Agape Allah. Di situlah cinta terhadap sesama dapat 
muncul dan memiliki eksistensinya. Oleh karena itu, cinta terhadap sesama 
memiliki karakteristik yang sama dengan cinta Allah terhadap orang berdosa, 
dalam arti tak terbatas, alamiah, dan tanpa pamrih. Cinta Agape terhadap 
sesama, ketika ada, memiliki sifat kreatif, menciptakan dan memulihkan 
hubungan yang sebelumnya rusak atau tidak ada. Ini adalah cinta yang berasal 

 
13 Yohanes 14:10 



18  

dari Allah, bukan dari manusia. Dalam konteks ini, cinta manusia adalah cinta yang 
egois, dan pada akhirnya manifestasi dari keadaan alami cinta diri yang 
memperluas pengaruhnya kepada semua yang menjadi penerima manfaat dari 
diri sendiri. Dan cinta diri alami ini, yang juga dimiliki oleh orang berdosa, 
dibandingkan dengan cinta Agape ilahi dalam kata-kata Kristus, ketika Ia berkata: 

Lukas 6:32 Sebab jika kamu mengasihi orang yang mengasihi kamu, 
apakah kebaikanmu? Bukankah orang berdosa pun mengasihi orang yang 

mengasihi mereka? 33 Dan jika kamu berbuat baik kepada orang yang 
berbuat baik kepadamu, apakah kebaikanmu? Bukankah orang berdosa 

pun berbuat demikian? 34 Dan jika kamu meminjamkan kepada orang-
orang yang kamu harapkan akan mengembalikan, apakah untungnya 
bagimu? Sebab orang berdosa pun meminjamkan kepada orang berdosa, 

untuk menerima kembali sebanyak yang mereka pinjam. 35 Tetapi 
kasihilah musuhmu, berbuatlah baik, dan pinjamkanlah, tanpa 
mengharapkan balasan; maka upahmu akan besar, dan kamu akan 
menjadi anak-anak Allah yang Mahatinggi: sebab Ia baik kepada orang 

yang tidak bersyukur dan kepada orang yang jahat. 36 Jadilah kamu juga 
penyayang, seperti Bapamu yang di surga juga penyayang. 

Sikap alamiah manusia terhadap sesamanya adalah cerminan sikap sesamanya 
terhadapnya: kasih dibalas dengan kasih, kebencian dibalas dengan kebencian. 
Kasih Kristen, di sisi lain, adalah cerminan kasih Allah—itulah modelnya. Oleh 
karena itu, kasih Kristen tidak memiliki dasar dan tidak ada seperti yang demikian 
tanpa kasih Allah, sepenuhnya bergantung pada persekutuan dengan Allah dan 
pengalaman akan kasih ilahi tersebut. 

b. Seperti yang telah kita lihat pada poin sebelumnya, kita tidak dapat 
mengesampingkan satu perintah tanpa akhirnya mengesampingkan yang lain. 
Khususnya, kita tidak dapat mengesampingkan dan memisahkan perintah kedua 
dari yang pertama. Namun, setelah mengatakan hal ini, kita harus berhati-hati 
agar tidak mencampuradukkan keduanya dan menyatukannya menjadi satu, 
karena Yesus benar-benar memberikan kita dua perintah, oleh karena itu kita 
harus menghindari kecenderungan untuk menyatukannya. Ada upaya untuk 
menggabungkan keduanya, sehingga menemukan alasan untuk cinta, yaitu 
membangun cinta yang egois. Argumen-argumen tersebut menyatakan bahwa 
cinta terhadap sesama terdapat dalam keadaan ideal masa depan yang potensial 
dari seseorang, dalam potensi seseorang, atau dalam potensi Allah dalam diri 
seseorang. Namun, kita tidak menemukan hal tersebut dalam Kitab Suci. Yesus 
berkata kepada kita: 

Matius 22:38 Inilah perintah yang pertama dan terbesar. 
39Dan yang kedua sama dengan itu, ... 



19  

Bagi Yesus, kedua perintah ini adalah dua perintah yang berbeda dan terpisah, 
masing-masing memiliki alasan keberadaannya sendiri. Cinta terhadap sesama 
bukanlah cinta yang istimewa atau berbeda dari cinta terhadap Allah. Dalam 
perintah kedua ini, dan sebagai konsekuensi dari perintah pertama, orang Kristen 
diberi objek di mana ia dapat menempatkan cinta yang telah diterimanya. 
“Kasihilah sesamamu seperti dirimu sendiri” tidak merujuk pada Allah, tetapi 
benar-benar merujuk pada sesama, dalam situasinya sendiri, dalam realitas yang 
spesifik dan langsung pasti. Memandang hal ini secara lain akan menghancurkan 
makna kasih Agape dengan menghancurkan alamiah dan ketulusannya. Tidak ada 
alasan untuk melihat kondisi sesama untuk mencoba menemukan nilai 
tersembunyi atau potensial. Cinta Allah dan permintaannya untuk mencintai 
adalah penjelasan dan syarat satu-satunya. Seperti yang dikatakan Yesus: 

Matius 5:44 Tetapi Aku berkata kepadamu, Kasihilah … 45 Supaya kamu 
menjadi anak-anak Bapamu yang di surga: … 

c. Dan sebagaimana kita melihat betapa pentingnya kedua perintah ini tetap 
sebagai dua perintah dan bukan satu, kita juga melihat bahwa keduanya adalah 
dua perintah dan bukan tiga, sehingga tidak perlu menambahkan perintah ketiga. 
Ada kecenderungan, keinginan, untuk menambahkan perintah ketiga pada kedua 
perintah ini, yaitu cinta diri, karena dikatakan, “Kamu harus mencintai sesamamu 
seperti dirimu sendiri.” Beberapa orang mungkin menyiratkan bahwa cinta 
terhadap sesama di sini bergantung pada cinta terhadap diri sendiri, dan bahwa 
cinta terhadap diri sendiri diperlukan untuk keberadaan cinta terhadap sesama. 
Pada awalnya, sepertinya Yesus mengatakan hal ini. Namun, bagaimana Yesus 
menjelaskan perintah ini? Yesus menjelaskan bagaimana sesama harus dicintai, 
dan bagaimana caranya? 

Yohanes 13:34 Perintah baru Aku berikan kepadamu, yaitu supaya kamu 
saling mengasihi; seperti Aku telah mengasihi kamu, demikian juga 

kamu harus saling mengasihi. 35 Dengan demikian semua orang akan 
tahu bahwa kamu adalah murid-murid-Ku, jika kamu saling mengasihi. 

Yohanes 15:12 Inilah perintah-Ku, supaya kamu saling mengasihi, seperti 
Aku telah mengasihi kamu. 

Kasih yang Yesus curahkan kepada murid-murid-Nya adalah teladan yang harus 
diteladani dalam hal kasih terhadap sesama, dan tepatnya kasih inilah yang 
menjadi bukti bahwa kita adalah murid-murid-Nya. Kasih dengan yang Yesus 
kasihi, kasih yang diterima itu, diperluas kepada sesama. 

Yohanes 12:25 Barangsiapa mencintai hidupnya, ia akan kehilangan 
hidupnya; dan barangsiapa membenci hidupnya di dunia ini, ia akan 
memeliharanya untuk hidup yang kekal. 



20  

Apakah Yesus mengatakan bahwa Anda harus mencintai diri sendiri terlebih 
dahulu? Jelas tidak. Selain itu, kita telah melihat bahwa cinta terhadap sesama 
berasal dari cinta Allah, yaitu cinta yang Allah berikan kepada kita. Yesus 
kemudian mengatakan bahwa “‘Kamu harus mencintai sesamamu seperti dirimu 
sendiri’ telah dicintai oleh-Ku”. Oleh karena itu, kita menegaskan kembali, ada 
dua perintah, bukan tiga. Kita tidak memiliki bukti tentang konsep cinta diri; hal 
itu tidak ditemukan dalam catatan Alkitab; ia memiliki asal usul lain. Ada dasar-
dasar lain yang berusaha memasukkan unsur ini ke dalam perintah cinta, di luar 
wahyu Allah. Cinta diri adalah kondisi alamiah manusia juga tercermin dalam sifat-
sifat yang tidak bermoral, dan inilah yang menjadi penyebab penyimpangan 
kehendak mereka. Kita semua tahu bahwa manusia, secara alamiah, memiliki 
cinta diri, dan ia berdedikasi untuk melindungi, merawat, dan mengagungkan 
dirinya sendiri. Dalam arti inilah, perintah itu mengajarkan kepada kita bahwa kita 
harus mencintai sesama. Hanya ketika cinta diarahkan kembali, kita berhenti 
fokus pada diri sendiri dan mulai mengarahkan cinta yang diterima kepada 
sesama. Hanya dengan begitu, penyimpangan kehendak dapat dikalahkan. Cinta 
kepada sesama begitu jauh dari cinta diri sehingga sebenarnya menyingkirkan dan 
mengalahkan cinta diri. 

d. Cinta terhadap sesama termasuk musuh. Dan ini bukan untuk menambahkan 
perintah ketiga, tetapi untuk menekankan apa yang jelas dalam teks: cinta adalah 
untuk sesama, terlepas dari kondisinya atau hubungannya dengan kita. Kristus 
datang tepat untuk membandingkan cinta yang egois dari manusia dengan cinta 
yang tanpa pamrih, spontan, dan tak terbatas dari Pencipta yang diwujudkan 
kepada semua secara sama, dan perbandingan ini dibuat dengan memasukkan 
cinta terhadap musuh. Di situlah kontrasnya menjadi jelas. Di sana dan saat itu, 
cinta terhadap sesama menjadi manifestasi dari Agape yang diterima dari Allah. Di 
sinilah menjadi lebih jelas dari sebelumnya bahwa ini bukanlah cinta manusia, 
tetapi cinta ilahi. Cinta terhadap musuh hanyalah korelasi dari cinta Allah 
terhadap orang berdosa. Dan begitulah cara Kristus menghubungkannya: 

Matius 5:44 Tetapi Aku berkata kepadamu, Kasihilah musuhmu, … 45 

Supaya kamu menjadi anak-anak Bapamu yang di sorga; sebab Ia 
membuat matahari-Nya terbit atas orang yang jahat dan atas orang yang 
baik, dan menurunkan hujan bagi orang yang benar dan bagi orang yang 
tidak benar. 

 

Cinta agape menunjukkan dirinya sebagai cinta yang mengalir alami, tanpa 
pamrih, dan kreatif ketika ditujukan kepada musuh. 

 



21  

Demikianlah kami menyimpulkan penyampaian yang dilakukan Kristus dalam 
ajaran-Nya dan hidup-Nya mengenai kasih Allah: Kristus sebagai Agape Allah. Dan 
menariknya, Ia memulai dengan mengumumkan bahwa “Kerajaan Allah” "sudah 
dekat" 14. Kerajaan Allah, dalam arti ini, bukanlah suatu konstruksi utopis 
manusia, tetapi merupakan memungkinkan agar, dari satu manusia ke manusia 
lain, satu per satu, pada mereka yang mengizinkannya, Kasih Agape Allah dapat 
tinggal di dalam hati. Itulah mengapa Ia berkata: "Lihatlah, Aku berdiri di pintu 
dan mengetuk" 15. Dan karakter altruistik, tanpa pamrih, dan alami inilah yang 
menjadi jaminan utama terhadap segala bentuk sentimentalitas yang sakit atau 
altruisme yang lemah. Penyingkapan Kasih Agape Allah adalah kedatangan 
Kerajaan Surga, dan hal itu menghadapi manusia dengan keputusan yang tak 
terelakkan. Karena Agape adalah cinta yang begitu tak terbatas dan diberikan 
dengan begitu murah hati hingga tampak tak bermakna, kualitas pengorbanan diri 
itu sendiri menarik jiwa menuju pengabdian yang sempurna. Inilah cara cinta 
Agape menyatakan dan mengungkapkan dirinya, dan meskipun merupakan cinta 
yang kreatif, ia akhirnya menjadi unsur yang membawa penghakiman sebagai api 
yang menghanguskan setiap kehidupan egois yang tidak membiarkan dirinya 
diciptakan kembali menjadi kehidupan cinta yang baru, dan yang menolak 
persekutuan dengan Allah. Persis di hadapan cinta Agape semacam itu, dalam 
penyingkapan yang terlihat oleh setiap mata, setiap makhluk akan dihadapkan 
pada cinta Agape ilahi, dan di situlah takdir yang dipilih oleh setiap manusia akan 
terwujud. Pertanyaan besarnya adalah apakah masing-masing dari kita akan 
membiarkan Allah memenangkan kita untuk-Nya dan menciptakan kita kembali 
melalui kasih-Nya; atau apakah kita akan menolaknya dan akhirnya, ketika 
bertemu dengan kasih ini, menghukum diri kita sendiri karena telah hidup dengan 
egois di hadapan begitu banyak kasih yang telah dicurahkan kepada kita. Pada 
akhirnya, cinta Allah adalah sarana penghakiman akhir, dan akan terlihat bahwa 
siapa pun yang tidak membiarkan dirinya dimenangkan oleh cinta yang begitu 
berani dan tak terbatas, tidak dapat dimenangkan sama sekali. 

 
 
 
 
 

 
14 Markus 1:14-15 
15 Wahyu 3:20 



22  

Kasih Agape Salib 
Sekarang saya ingin mempertimbangkan Paulus, pengalamannya, dan ajarannya. 
Orang dapat mencoba menarik pelajaran yang berbeda dari pengalamannya di 
jalan ke Damaskus, dan membuat spekulasi psikologis tentang apa yang dia alami. 
Namun, kita tidak memerlukan spekulasi untuk memahami fakta-fakta sederhana 
tentang perubahan yang terjadi pada Paulus. Semua dapat disimpulkan sebagai 
berikut: sang penganiaya menjadi murid dan rasul. Bagaimana mungkin dia, di 
antara semua orang, yang telah melakukan segala upaya untuk menghancurkan 
gereja Kristen, dipanggil untuk menjadi rasul? Jika ini soal kelayakan atau 
keunggulan, dia, lebih dari siapa pun, seharusnya menjadi yang terakhir yang 
pantas menerimanya. Dia sendiri berkata: 

1 Korintus 15:9 … aku tidak layak disebut rasul, karena aku telah 
menganiaya gereja Allah. 

Namun, dia menerima panggilan itu. Kristus menampakkan diri-Nya kepadanya: 

1 Korintus 15:8 Dan terakhir, Ia juga tampak kepada aku, seperti kepada 
seorang yang lahir di luar waktunya. 

Dan demikianlah Ia diberi kasih karunia dan jabatan rasul, dan pengalaman ini 
menjadi bukti bahwa jalan Allah telah dinyatakan kepadanya, yaitu Kasih Allah: 
Kristus Yesus. Sifat kasih Allah yang sepenuhnya tanpa pamrih telah dinyatakan 
kepadanya. Sebab, apa lagi yang dapat menunjukkan kasih yang sepenuhnya 
tanpa pamrih, tanpa kepentingan diri, penuh kebaikan, dan penuh kasih sayang, 
selain panggilan kepada jabatan rasul bagi seseorang yang dahulu adalah musuh-
Nya yang paling sengit? 

Menyadari hal ini, terjadi sebuah revolusi dalam pikiran Paulus mengenai 
persekutuan dengan Allah. Sebelumnya, ia hanya mengenal satu cara, yaitu cara 
manusia menuju Allah melalui ketaatan yang ketat terhadap hukum dan hidup 
yang benar. Ia mengikuti cara ini ketika ia berangkat ke Damaskus. Namun, ke 
mana jalan itu membawanya? Ke dosa terbesar dalam hidupnya – ke 
penganiayaan terhadap gereja Allah. Alih-alih membawanya kepada Allah, jalan 
itu justru membawanya sejauh mungkin dari Allah. Jelaslah, maka, tidak ada jalan 
dari manusia kepada Allah. Jalan memperoleh nilai melalui hukum membawa kita 
menjauh dari Allah. Dan ini merupakan pembalikan nilai yang lengkap dalam skala 
Farisi; keadilan menurut hukum adalah dosa yang dibawa hingga batasnya. Satu-
satunya hal yang dapat dilakukan hukum dalam kerangka manusia adalah: 

Roma 5:20  … [agar] dosa bertambah banyak.  

Roma 4:15 … menghasilkan murka. 



23  

Roma 3:19 … [agar] setiap mulut terdiam, dan seluruh dunia menjadi 
bersalah di hadapan Allah. 

Galatia 3:24 … [untuk menjadi] guru kita yang membawa kita kepada 
Kristus, 

Kemudian, setelah Paulus menyadari bahwa mengikuti jalan kebenaran yang 
hanya melalui hukum justru menjauhkan dirinya dari Allah, ia tidak dapat lagi 
mempertahankan sistem nilainya. Dan inilah yang ia bicarakan di sini: 

Filipi 3:4 Meskipun aku juga dapat bermegah dalam daging. Jika ada 
orang lain yang mengira bahwa ia memiliki sesuatu yang dapat 

diandalkan dalam daging, aku lebih: 5 Disunat pada hari kedelapan, dari 
keturunan Israel, dari suku Benyamin, seorang Ibrani dari Ibrani; 

mengenai hukum, seorang Farisi; 6 Mengenai semangat, mengejar gereja; 
mengenai kebenaran yang ada dalam hukum, tak bercela. 

Kami memperhatikan dua hal dalam ayat-ayat ini. Pertama, kebenaran yang 
berasal dari hukum menampakkan diri dalam penganiayaan terhadap gereja 
Allah. Upaya untuk mengejar kebenaran yang berasal dari hukumlah yang 
mendorongnya untuk menganiaya gereja; dan ketika ia mengira sedang 
melakukan kehendak Allah, sebenarnya ia sedang melakukan dosa-dosa 
terburuknya. Oleh karena itu, pertobatannya tidak biasa. Seharusnya ia sudah 
bertobat dan berjalan di jalan kebenaran, namun kita melihat bahwa ia bertobat 
atau dipisahkan dari kebenarannya yang berasal dari hukum. Hal ini menunjukkan 
kebutaan yang melanda semua yang mengambil jalan ini, yang nampak dalam 
pembunuhan Stefanus. Jalan memperoleh kebenaran melalui perbuatan hukum 
selalu berakhir dengan penolakan dan penyaliban Kristus, sambil percaya bahwa 
pelayanan kepada Allah sedang dilakukan. Kedua, karena alasan inilah, kebenaran 
yang berasal dari hukum, yang merupakan puncak kebanggaan Israel, sekarang 
dianggap oleh Paulus sebagai milik daging. 

Galatia 4:29 Tetapi sebagaimana pada waktu itu orang yang lahir menurut 
daging menganiaya orang yang lahir menurut Roh, demikian juga 
sekarang. 

Semua ini adalah akibat dari penyingkapan Yesus Kristus dalam hidup-Nya. Dan 
Paulus melanjutkan dengan mengatakan: 

Filipi 3:7 Tetapi apa yang dahulu kuanggap keuntungan, itu kuanggap 

kerugian karena Kristus. 8 Ya, sungguh, aku menganggap segala sesuatu 
sebagai kerugian karena keunggulan pengetahuan tentang Kristus Yesus, 
Tuhanku: bagi-Nya aku telah menderita kerugian segala sesuatu, dan aku 
menganggapnya sebagai sampah, agar aku dapat memenangkan Kristus, 



24  

Kita melihat bahwa Paulus memiliki semua keunggulan rohani dan berkat-berkat 
Israel dan Farisi. Namun, hal-hal itu telah memisahkannya dari Allah. Dan ia 
meninggalkannya, ia menganggapnya sebagai kerugian dan sampah, agar ia dapat 
memperoleh Kristus. Seperti yang Paulus nyatakan dengan indah dalam bab cinta 
yang terkenal-Nya 

1 Korintus 13:1 Sekalipun aku berbicara dengan lidah manusia dan 
malaikat, tetapi tidak memiliki kasih, [agape], aku hanyalah seperti 

tembaga yang bergemuruh atau lonceng yang berbunyi. 2 Dan 
sekalipun aku memiliki karunia nubuat, dan mengerti segala rahasia, 
dan segala pengetahuan; dan sekalipun aku memiliki iman yang dapat 
memindahkan gunung, tetapi tidak memiliki kasih, [agape], aku 
bukanlah apa-apa. 

Dengan semua hal ini, kami ingin menyoroti hal lain. Tepat ketika Paulus berada 
jauh dari Allah, dalam kondisi yang paling bertentangan dengan dirinya, di sana, 
dalam dosa terbesarnya, pemilihan dan panggilan Allah datang kepadanya. Itulah 
Agape, cara Allah menuju manusia. Inilah cara Paulus menyadari bahwa tidak ada 
jalan dari manusia kepada Allah. Bahkan penyesalan manusia, kerendahan 
hatinya, atau ketaatannya pada hukum dapat menjadi, dalam praktiknya, jalan 
untuk memiliki persekutuan dengan Allah. Ia menyadari bahwa hanya ada satu 
jalan, jalan dari Allah kepada manusia, dan mengambil posisi yang sepenuhnya 
teosentris, serta menegaskan kepada kita: 

Roma 3:22 … karena tidak ada perbedaan: 23 Semua telah berbuat dosa 
dan tidak mencapai kemuliaan Allah. 

Tidak ada seorang pun yang berbuat baik; semua telah berbuat dosa. Dan dalam 
pemberontakan ini, tidak ada jalan dari manusia kepada Allah. 

Roma 3:11 … tidak ada yang mencari Allah. 

Namun, cara Allah kepada manusia telah dinyatakan. 

2 Korintus 5:18 Dan segala sesuatu berasal dari Allah, yang telah 

mendamaikan kita dengan diri-Nya melalui Yesus Kristus, … 19 Artinya, 
Allah ada di dalam Kristus, mendamaikan dunia dengan diri-Nya, ... 

Cerita Paulus adalah kisah seorang Farisi yang bersemangat dan jujur, yang dalam 
usahanya mencari kebenaran menjadi kepala para pendosa, dan tepat pada saat 
ia melakukan dosa terbesarnya, ia mendengar suara dan panggilan dari Dia yang 
berkata, “Aku datang bukan untuk memanggil orang benar, tetapi pendosa.” Dan 
karena cara Allah yang mencapai dia sekarang adalah kebalikan dari cara 
kebenaran menurut hukum dan perbuatan baik, hal itu dapat disebut “kasih 



25  

karunia”. 

1 Korintus 15:10 Tetapi oleh kasih karunia Allah aku menjadi apa yang aku 
ini: … 

Dan kasih karunia Allah mengubah seorang penganiaya menjadi rasul. Dan rasul 
seperti apa? Seorang yang pekabaran utamanya adalah salib Kristus. Dan revolusi 
yang ada dalam hidup Paulus, kesadaran yang memukau tentang cara Allah 
terhadap manusia, terwujud dalam usaha sadar untuk mengungkapkan salib 
Kristus. 

1 Korintus 2:2 Sebab aku telah memutuskan untuk tidak mengetahui apa 
pun di antara kamu, kecuali Yesus Kristus, dan Dia yang disalibkan. 

Dia tahu bahwa dia diutus untuk memberitakan Injil, dan baginya tidak ada yang 
lain selain Kristus dan salib-Nya. Segala sesuatu yang menghalangi dihindari, 
jangan sampai: 

1 Korintus 1:17 … salib Kristus menjadi sia-sia. 

Dan Paulus menjelaskan mengapa: 

1 Korintus 1:18 Karena pemberitaan salib adalah kebodohan bagi mereka 
yang binasa; tetapi bagi kita yang diselamatkan, itu adalah kuasa Allah. 

Dan dalam hal ini, Paulus bertindak berlawanan dengan klaim orang-orang religius 
dan non-religius, karena ia berkata: 

1 Korintus 1:22 Sebab orang Yahudi meminta tanda, dan orang Yunani 

mencari hikmat: 23 Tetapi kami memberitakan Kristus yang disalibkan, 
bagi orang Yahudi suatu batu sandungan, dan bagi orang Yunani 

kebodohan; 24 Tetapi bagi mereka yang dipanggil, baik orang Yahudi 
maupun orang Yunani, Kristus adalah kuasa Allah dan hikmat Allah. 

Mengapa ia memberikan begitu banyak pentingnya pada salib? Karena Paulus 
memahami bahwa salib adalah jalan Allah untuk bergaul dengan manusia. Allah 
menetapkan Kristus sebagai sarana rekonsiliasi. Tidak ada jalan yang dapat 
diakses ke Allah melalui kebenaran yang berasal dari hukum (yaitu, semua 
pengalaman sebelumnya). Oleh karena itu, Injil Paulus terdiri dari perjuangan 
melawan dan untuk kebebasan dari kebenaran yang berasal dari hukum. 

Sekarang, tema sentral Paulus adalah kasih. Bahkan, Allah digambarkan sebagai 
Allah Agape atau Allah Kasih16, dan ia mengajarkan bahwa orang Kristen harus 

 
16 2 Korintus 13:11 



26  

menampakkan Agape sebagaimana telah diajarkan oleh Allah17. Sekarang, salib 
Kristus dan Agape Allah bukanlah dua tema sentral dalam kehidupan Paulus; 
keduanya membentuk satu tema dan dipandang sebagai satu kesatuan. Tidak 
mungkin memikirkan salah satunya tanpa merujuk pada yang lain. Tanpa salib 
Kristus, kita tidak akan pernah mengetahui kasih Allah dan makna mendalamnya, 
dan tanpa Agape Allah, jalan Kristus tidak akan membawa Dia disalibkan. Mari kita 
perhatikan ayat berikut ini untuk melihat dengan jelas kasih Agape salib: 

Roma 5:6 Sebab ketika kita tanpa kekuatan, pada waktu yang tepat 

Kristus mati untuk orang-orang yang tidak taat. 7 Sebab jarang ada orang 
yang mau mati untuk orang yang benar; bahkan untuk orang yang baik, 

mungkin ada yang berani mati. 8 Tetapi Allah menunjukkan kasih-Nya 

kepada kita, karena ketika kita masih berdosa, Kristus mati untuk kita. 9 

Apalagi sekarang, setelah kita dibenarkan oleh darah-Nya, kita akan 

diselamatkan dari murka melalui Dia.10 Sebab jika, ketika kita masih 
musuh, kita diperdamaikan dengan Allah oleh kematian Anak-Nya, 
apalagi sekarang, setelah diperdamaikan, kita akan diselamatkan oleh 
hidup-Nya. 

Kami ingin menyoroti empat poin dari ayat-ayat ini: 

a. Jika kita ditanya apa itu Agape, kita diarahkan kepada salib. Di sini terdapat 
sesuatu yang tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Injil; Paulus membuat 
hubungan langsung. Salib adalah manifestasi tertinggi dan terbesar dari kasih 
Agape Allah. Tidak ada dan tidak akan pernah ada manifestasi yang lebih besar. 
Hal ini juga dinyatakan oleh Yohanes ketika ia menegaskan: 

1 Yohanes 3:16 Dengan inilah kita mengenal kasih Allah, karena Ia telah 
menyerahkan nyawa-Nya bagi kita: ... 

Jika bukan karena salib Kristus, kita tidak akan mengenal dan memahami kasih 
Agape Allah. Kita akan mengenal kasih, tetapi bukan manifestasi yang paling mulia 
dan terbesar dari kasih itu. Dan apa yang dikatakan salib kepada kita? Bahwa itu 
adalah kasih yang mengorbankan diri, yang memberikan diri sepenuhnya, tanpa 
pertimbangan atau prasangka terhadap kondisi objek kasih itu. 

b. Agape yang terungkap dalam salib Kristus sama sekali tidak terpisah dari Allah. 
Faktanya, Allah adalah subjek dari Agape ini. Allah lah yang menunjukkan kasih-
Nya kepada kita melalui tindakan Kristus yang mati di salib. Pekerjaan Kristus 
adalah pekerjaan Allah sendiri; Agape Kristus adalah Agape Allah, karena Kristus 
adalah Anak Allah yang kekal dan gambar yang sempurna dari pribadi-Nya. Mulai 
sekarang, kita tidak dapat berbicara tentang kasih Allah tanpa berbicara tentang 

 
17 1 Tesalonika 4:9 



27  

salib Kristus, sama seperti kita tidak dapat berbicara tentang kasih Kristus yang 
ditunjukkan dalam kematian-Nya tanpa melihat di dalamnya kasih Allah sendiri. 
Keduanya adalah satu, oleh karena itu, Agape adalah: 

Roma 8:39 … kasih Allah, yang ada dalam Kristus Yesus Tuhan kita. 

 

Kita juga melihat hal ini dalam: 

2 Korintus 5:19 Yaitu, bahwa Allah ada di dalam Kristus, mendamaikan 
dunia dengan diri-Nya … 

Dan Ia menguatkannya dengan berkata: 

2 Korintus 5:18 Semua ini berasal dari Allah … NIV 

Bukan kita yang menciptakan jalan menuju Allah, tetapi Allah yang membuka 
jalan bagi kita. Dalam arti itu, penebusan tidak berarti bahwa kita sekarang telah 
diperdamaikan dengan-Nya melalui salib Kristus, tetapi bahwa Allah dalam Kristus 
memperdamaikan kita dengan diri-Nya sendiri, dan dalam arti yang unik itulah 
Paulus melanjutkan perkataannya: 

2 Korintus 5:20 … berdamailah kamu kepada Allah. 

c. Tidak ada tempat lain di mana kasih Agape Allah yang sepenuhnya sukarela 
dan tanpa pamrih begitu jelas dinyatakan seperti dalam salib Kristus. 

Roma 5:7 Sebab jarang ada orang yang mau mati untuk orang yang 
benar; bahkan untuk orang yang baik, mungkin ada yang berani mati. 

Mengorbankan nyawa untuk seseorang yang baik adalah hal yang jarang 
dilakukan oleh siapa pun. Itu tidak alami. Tetapi untuk siapa Yesus menyerahkan 
nyawa-Nya? Bukan untuk orang benar, tetapi untuk orang berdosa. Paulus 
menekankan hal ini tiga kali dalam ayat yang sedang kita analisis, menegaskan 
bahwa Yesus telah mati untuk orang lemah (tanpa kekuatan), orang fasik, orang 
berdosa, dan musuh-musuh-Nya. Dan akhirnya, 

d. Paulus ingin memperlihatkan dengan lebih jelas lagi sifat alamiah dan tanpa 
pamrih dari Agape dengan menyatakan bahwa Kristus mati bahkan untuk orang-
orang-orang yang tidak beriman. Dan tepat pada titik inilah Paulus paling 
menekankan sifat cinta Agape. Kristus secara harfiah melampaui atau melebihi 
cinta itu dengan mati untuk mereka yang tidak memiliki Allah, mereka yang 
beragama lain, dan mereka yang mengabdikan hidupnya kepada dewa-dewa lain. 

 
 



28  

Dengan demikian, dalam menggambarkan Agape salib, kita melihat konsep cinta 
Allah yang paling mulia yang pernah diberikan. Kasih Agape Allah dinyatakan 
dalam hal bahwa Ia memberikan Anak-Nya bagi kita, sehingga kasih-Nya dapat 
menemukan kita, bukan sebagai ide atau konsep yang samar-samar, tetapi 
sebagai kenyataan yang paling kuat, kasih yang mengorbankan diri, Agape yang 
mengosongkan diri-Nya bahkan bagi yang paling hilang dan tidak layak. Hal yang 
menarik tentang ini adalah bahwa ini bukanlah akhir dari presentasi Paulus 
tentang salib. 

Efesus 5:2 Dan berjalanlah dalam kasih, sebagaimana Kristus juga telah 
mengasihi kita dan menyerahkan diri-Nya bagi kita sebagai persembahan 
dan korban yang harum bagi Allah. 

Hal pertama yang kita perhatikan adalah bagaimana cinta terkait dengan Kristus 
yang menyerahkan diri-Nya. Namun di atas segalanya, kita melihat penegasan 
pengorbanan diri-Nya di salib sebagai korban, sebagai persembahan kepada Allah. 
Ini adalah hal yang revolusioner. Cinta Allah yang tak terhingga yang terungkap 
dalam pengorbanan Kristus inilah yang menjadi dasar sejati persekutuan dengan 
Allah. Izinkan saya mengatakannya lagi karena betapa pentingnya hal ini: kasih 
Allah yang termanifestasi dalam pengorbanan Kristuslah yang memberikan makna 
dan membedakan persekutuan dengan Allah. Izinkan saya memperluas dan 
menjelaskan konsep ini sedikit lebih lanjut. 

Ketika kita berbicara tentang pengorbanan, secara umum kita dapat membedakan 
tahap-tahap yang berbeda. 

a. Kita dapat melihat konsep pengorbanan dalam arti yang paling langsung dan 
konkret dalam pengorbanan, dalam pemberian hadiah, dalam pemberian sesuatu 
yang berharga, dalam penawaran perjanjian. Manusia mempersembahkan 
sesuatu dari miliknya di altar pengorbanan kepada Tuhan-nya. Terkadang manusia 
merasa terpaksa untuk mempersembahkan apa yang paling berharga dan 
dicintainya demi memperoleh keridaan Tuhan. Pengorbanan kemudian tidak lagi 
sekadar pemberian sesuatu, melainkan pengorbanan diri dengan melepaskan 
sesuatu yang dicintai. Namun, secara bertahap, manusia menyadari bahwa apa 
yang diinginkan Tuhan bukanlah pengorbanan biasa. 

1 Samuel 15:22 Dan Samuel berkata, "Apakah Tuhan lebih suka korban 
bakaran dan korban persembahan daripada menuruti suara Tuhan? 
Lihatlah, menurut lebih baik daripada korban, dan mendengarkan lebih 
baik daripada lemak domba." 

Amsal 21:3 Melakukan keadilan dan kebenaran Lebih disukai oleh Tuhan 
daripada persembahan. 

 



29  

Dan di sini kita memasuki tahap kedua atau gagasan tentang persembahan: 

b. Korban yang kini ditawarkan oleh manusia adalah ketaatan, hidup benar, 
perilaku baik, belas kasihan, dan cinta. Inilah cara-cara untuk memperoleh kasih 
karunia Allah. Korban telah dirubah dan menjadi lebih pribadi. Inilah cara Paulus 
sebelum pertemuannya dengan Kasih Agape Allah. Inilah cara orang Farisi, yang 
tulus dan bersemangat, dalam mengejar hidup benar dengan menurut hukum. Ini 
adalah mendekati Allah dengan kebajikan hidup yang teratur, adil, dan taat, 
menemukan nilai dalam veganisme dan kehidupan pedesaan, misalnya. Namun, 
pertanyaan tetap ada: apakah ketaatan, keadilan, dan cinta manusia cukup murni 
untuk menjadi persembahan yang diterima di hadapan Allah? Dan kesadaran 
inilah yang membawa kita pada konsep persembahan berikutnya: 

c. Korban yang kini ditawarkan bukanlah pencapaian etis yang dapat dicapai oleh 
manusia, tetapi, seperti yang dikatakan ayat tersebut: 

Mazmur 51:17 Korban-korban Allah adalah roh yang hancur: Hati yang 
hancur dan yang rendah hati, ya Allah, Engkau tidak akan menolak. 

Inilah makna religius dari pengorbanan. Di hadapan Allah, tidak ada yang lebih 
pantas daripada kerendahan hati pada manusia, dan hanya kerendahan hati dan 
kerendahan diri yang memberikan nilai pada manusia di hadapan Allah. Di sini, 
sepertinya manusia telah mencapai puncak, batas tertinggi dari pengorbanan. Ia 
telah menyerahkan dirinya. Kebaikan terindah, karya seumur hidupnya, telah 
diberikan kepada pekerjaan kebenaran, kepada pekerjaan Tuhan. Ia bahkan dapat 
menyatakan bahwa ia telah melakukan semua ini dengan penyesalan dan 
kerendahan hati. Apa lagi yang dapat ia tawarkan? 

1 Korintus 13:3 Dan sekalipun aku memberikan semua hartaku untuk 
memberi makan orang miskin, dan sekalipun aku menyerahkan tubuhku 
untuk dibakar, tetapi tidak memiliki kasih [agape], hal itu tidak berguna 
bagiku. 

Ia dapat melakukan semua hal ini, tetapi masih ada sesuatu yang lain, seolah-olah 
tersembunyi, yang tidak termasuk dalam pengorbanan ini. Dan hal yang tidak 
termasuk, tersembunyi, yang tetap ada di hati manusia, adalah kebalikan dari 
pengorbanan. Mereka yang menganggap penghinaan dan kerendahan hati 
sebagai jalan menuju Allah, dan bahwa kerendahan hati mereka lah yang 
membuat mereka diterima di hadapan Allah, pada akhirnya bukanlah orang yang 
rendah hati. Ini adalah bukti bahwa mereka tidak melihat kasih agape Allah, dan 
bahwa kasih itu tidak tinggal di dalam dirinya. Pikiran ini, yang dengan cepat 
dibuang oleh mereka yang mengalaminya, terungkap ketika pada saat ujian 
mereka mempersembahkan persembahan itu di hadapan Allah sebagai kredit bagi 
diri mereka sendiri. Dalam menyadari bahwa segala yang dimilikinya adalah 



30  

anugerah kepada dirinya, kerendahan hati adalah tanggapan yang wajar. Itu 
adalah buah alami dari menerima kasih agape Allah. Oleh karena itu Paulus 
berkata: 

Roma 4:4 Sekarang, bagi orang yang bekerja, upah bukanlah anugerah, 
tetapi hutang. 

 

Dan demikianlah kita melihat bagaimana pengorbanan di spiritualisasikan dan 
semakin bersifat pribadi, namun pada akhirnya, semuanya hanyalah modifikasi 
dari hal yang sama. Di setiap langkah, di setiap tahap, itu tetaplah cara manusia 
menuju Allah. Pengorbanan yang telah kita lihat sejauh ini dalam berbagai 
tahapannya tetaplah cara manusia menuju Allah, dan itu adalah penolakan 
terhadap kebenaran bahwa segala sesuatu yang dimilikinya berasal dari Allah. 

Di sinilah Paulus dengan jelas menyatakan bahwa salib Kristus adalah hukuman 
terhadap jalan kebenaran yang berdasarkan hukum dan terhadap pencarian 
Tuhan melalui kerendahan hati. Salib menunjukkan kepada kita bahwa tidak ada 
jalan yang mungkin dari manusia kepada Tuhan. Pada saat yang sama, salib telah 
mengosongkan setiap pengorbanan yang dapat ditawarkan manusia sebagai 
sarana untuk mendekati dan masuk ke dalam persekutuan dengan Allah. Dalam 
terang salib, bagi manusia untuk menawarkan sesuatu dari dirinya sendiri adalah 
pengkhianatan tingkat tertinggi, karena ia tidak memiliki apa pun dari dirinya 
sendiri untuk ditawarkan. Segala sesuatu telah diberikan kepadanya. Mencari 
untuk menawarkan sesuatu kepada Allah adalah bentuk pencurian. Hal itu 
mengklaim karunia Allah sebagai milik diri sendiri. Namun di atas segala sesuatu, 
hal itu menyatakan bahwa salib Kristus dan kasih serta pengorbanan Allah tidak 
cukup. Di salib Kristus, bukanlah manusia yang melakukan pengorbanan, dan 
bukanlah Allah yang menerima pengorbanan itu. Salib Kristus adalah 
pengorbanan Allah sendiri. Dan penerima pengorbanan itu adalah manusia. 

1 Korintus 5:18 Dan segala sesuatu berasal dari Allah, yang telah 

mendamaikan kita dengan diri-Nya melalui Yesus Kristus, … 19 Artinya, 
Allah ada di dalam Kristus, mendamaikan dunia dengan diri-Nya … 

Pengorbanan bukanlah lagi cara manusia menuju Allah, tetapi cara Allah menuju 
manusia. Dengan demikian, kita melihat bagaimana kasih Allah yang ditunjukkan 
di salib menetapkan jalan persekutuan dengan Allah. 

 
Sekarang, setelah menetapkan semua hal di atas mengenai hukum, Paulus 
menyimpulkan bahwa ketika manusia menjadi penerima kasih Agape Allah, 
barulah ia mematuhi hukum. 



31  

Roma 13: 10… kasih adalah pemenuhan hukum. 

Sebenarnya, penekanan Paulus bukanlah pada kasih Agape manusia kepada Allah, 
pada pemenuhan perintah pertama, tetapi pada perintah kedua, dengan 
menganggap perintah pertama sebagai hal yang sudah pasti. Artinya, pemenuhan 
perintah kedua adalah manifestasi nyata dari pemenuhan perintah pertama18. 
Itulah mengapa ia berkata dalam Roma, kini dalam konteks yang lebih luas: 

Roma 13: 8 Janganlah berhutang kepada siapa pun, kecuali hutang kasih 
sayang; sebab barangsiapa mengasihi sesamanya, ia telah memenuhi 

hukum. 9 Sebab ini: Jangan berzinah, jangan membunuh, jangan mencuri, 
jangan bersaksi dusta, jangan mengingini; dan jika ada perintah lain, 
semuanya terkandung dalam firman ini, yaitu: Kasihilah sesamamu 

seperti dirimu sendiri. 10 Kasih tidak berbuat jahat kepada sesama; oleh 
karena itu, kasih adalah pemenuhan hukum. 

Dalam pemenuhan perintah kedua, kita juga melihat bukti pemenuhan perintah 
pertama, sesuai dengan pola ilahi, karena tidak ada yang kedua tanpa yang 
pertama; tidak ada pemenuhan perintah kedua tanpa persekutuan dengan Allah. 

Galatia 5:14 Sebab seluruh hukum terpenuhi dalam satu kata, yaitu: 
Kasihilah sesamamu seperti dirimu sendiri. 

Kita melihat bagaimana Agape akhirnya menjadi sumber, akar dari pengalaman 
keagamaan yang sejati dan autentik. 

Galatia 5:6 Sebab dalam Yesus Kristus, sunat tidak berguna apa-apa, dan 
tidak sunat juga tidak berguna; tetapi iman yang bekerja oleh kasih. 

2 Korintus 5:14 Karena kasih Kristus menguasai kami … 

Dalam hidup yang diatur oleh Agape Allah, subjek yang bertindak dalam diri orang 
Kristen bukanlah dirinya sendiri, tetapi Allah melalui Kristus, Roh Kristus yang 
tinggal di dalamnya19. Dengan cara ini, ia dapat menegaskan: 

Galatia 2:20 Aku telah disalibkan bersama Kristus: namun aku hidup; 
tetapi bukan aku, melainkan Kristus yang hidup di dalam aku. Dan hidup 
yang kini aku hidupi di dalam daging ini, aku hidupi oleh iman kepada 
Anak Allah, yang telah mengasihi aku dan menyerahkan diri-Nya untuk 
aku. 

Oleh karena itu, Kristus adalah subjek sejati dalam kehidupan orang Kristen, dan 
Roh-Nya memberikan kasih Agape-Nya kepada kita. 

 
18 1 Yohanes 4:20 
19 Roma 8:9-10; Galatia 4:6 



32  

Roma 5:5 … kasih Allah telah dicurahkan ke dalam hati kita oleh Roh 
Kudus yang telah diberikan kepada kita. 

Oleh karena itu, kita melihat bahwa orang Kristen tidak memiliki apa pun dari diri 
mereka sendiri untuk diberikan, tetapi hanya apa yang mereka terima. Kasih yang 
mereka tunjukkan kepada sesama hanyalah pantulan dari persekutuan mereka 
dengan Allah melalui Kristus. Dengan demikian, seluruh hidup orang Kristen 
hanyalah teosentris. Ia tidak hidup dari dirinya sendiri maupun untuk dirinya 
sendiri. 

2 Korintus 5:17 Oleh karena itu, jika ada orang yang ada di dalam Kristus, 
ia adalah ciptaan baru: hal-hal yang lama telah berlalu; lihatlah, segala 
sesuatu telah menjadi baru. 

 
Setelah melihat poin ini terkait perintah kedua, yaitu kasih kepada sesama, perlu 
juga kita meninjau kembali konsep kasih diri yang telah dicoba diperkenalkan oleh 
beberapa orang. Seperti yang kita lihat di bab sebelumnya, dalam tulisan-tulisan 
Paulus juga terdapat penolakan frontal terhadap kasih diri. Seringkali, perbedaan 
telah diusulkan antara cinta diri yang buruk, dengan karakteristik rendah, dan 
cinta diri yang baik, dengan karakteristik tinggi dan rohani; dan upaya telah 
dilakukan untuk memperkenalkan cinta diri yang tinggi ini sebagai perintah ketiga. 
Namun, kita telah melihat bahwa ini adalah kesalahan. Cinta diri sepenuhnya 
dikecualikan: 

Roma 8:39 … kasih Allah, yang ada dalam Kristus Yesus Tuhan kita. 

Ia berkata, “kasih Allah”, bukan kasih seseorang. Dan kasih itu adalah standar, 
yaitu kasih dari Dia yang menyerahkan diri-Nya dan berkorban, sehingga 
bertentangan dengan kasih yang serakah. Oleh karena itu, Paulus menegaskan 
bahwa kasih Agape: 

1 Korintus 13:5… tidak mencari kepentingannya sendiri, … 

Dengan demikian, tanpa disadari tetapi oleh sifatnya sendiri, Agape sudah 
menghakimi kehidupan yang egois dan kepentingan-kepentingannya. Sebab 
ketika kasih Agape Allah dituangkan ke dalam hati orang percaya, orang percaya 
kini memiliki pusat yang baru. Pusat telah dipindahkan dari diri sendiri ke Kristus. 
Diri sendiri telah disalibkan dan mati20, dan kini mata tertuju pada Kristus21. Oleh 
karena itu, ketika kita ditempatkan di bawah kedaulatan Agape Kristus, 

 
20 Roma 6:3-4; 7:4 
21 Ibrani 12:2; 2 Korintus 3:18 



33  

2 Korintus 5:15 … mereka yang hidup tidak lagi hidup untuk diri sendiri, 
tetapi untuk Dia yang mati untuk mereka dan bangkit kembali. 

Dan perbudakan terhadap diri sendiri dan cinta diri ini pun dihapuskan dalam 
hubungan kita dengan sesama, karena firman itu berkata: 

Roma 15:1 Kita yang kuat harus menanggung kelemahan orang yang 

lemah dan jangan mencari kesenangan diri sendiri. 2 Biarlah setiap orang 
mencari kesenangan sesamanya untuk kebaikannya dan untuk 

membangunnya. 3 Sebab bahkan Kristus pun tidak mencari kesenangan 
diri-Nya sendiri, tetapi seperti yang tertulis: "Hinaan yang ditujukan 
kepada-Mu jatuh kepada-Ku." 

Filipi 2:4 Janganlah setiap orang memikirkan hal-halnya sendiri, tetapi 
juga hal-hal orang lain. 

Demikianlah Paulus mengutuk segala bentuk cinta diri, bahkan yang berbalut 
rohani. 

2 Timotius 3:2 Sebab orang-orang akan mencintai diri sendiri, serakah, 
sombong, menghujat, tidak taat kepada orang tua, tidak tahu berterima 
kasih, tidak suci, 

Itulah tepatnya tanda kemurtadan akhir zaman, bahwa orang-orang akan 
mencintai diri sendiri dan pikiran mereka hanya tertuju pada pengagungan diri 
dan kepuasan diri. Tidak ada yang lebih asing daripada mendasarkan cinta 
terhadap sesama pada cinta diri yang spiritual, seolah-olah seorang makhluk 
harus terlebih dahulu mengurus kepentingan spiritualnya sendiri sebelum dapat 
mencintai sesamanya. Cinta Kristen harus siap untuk mengorbankan bahkan 
keuntungan dan hak istimewa spiritual, jika diperlukan, demi melayani sesama. 
Hal ini didapati dalam tulisan-tulisan Paulus mengenai kehidupan pernikahan22. 
Kehidupan asketis dapat menjadi berkat, namun seorang Kristen harus 
mengorbankan hal itu demi mempertimbangkan pasangannya. Hal ini juga terlihat 
dari kenyataan bahwa Paulus sendiri bersedia dipisahkan dari Kristus agar 
kerabatnya menurut daging dapat diselamatkan23. 

 
Singkatnya, segala sesuatu adalah milik Allah, dan Allah tidak mengharapkan 
pencapaian maupun pengorbanan manusia. Allah sendiri, dalam Kasih-Nya yang 
tak terbatas, yang mengutus Anak-Nya sendiri. Allah sendirilah yang 
mengorbankan diri-Nya dan memberikan diri-Nya dalam diri Putra-Nya, bagi yang 

 
22  1 Korintus 7 
23 Roma 9:1-4 



34  

lemah, musuh, dan hamba-hamba Allah lain. Di sinilah kebenaran yang berasal 
dari hukum merugikan manusia, karena kebenaran berasal dari Allah, dan mencari 
pembenaran melalui perbuatan hukum adalah menolak dan terjatuh dari kasih 

karuna 24..Namun, ketika melalui iman, manusia membuka dirinya kepada jalan 
Allah menuju dirinya, Agape Allah dituangkan ke dalam hatinya melalui Roh 
Kudus, dan demikianlah dasar diletakkan untuk kehidupan Agape yang baru yang 
dipimpin oleh Roh, di mana subjeknya bukan lagi manusia, tetapi Allah melalui 
Roh Kristus, Agape Allah. Oleh karena itu, dituntun oleh Agape Kristus, orang 
Kristen kini melakukan pekerjaan Allah, yaitu ia memiliki buah-buah Roh. Dengan 
kata lain, ia kini memiliki kebenaran Allah, yang adalah karakter Allah, cara Allah 
ada, hidup Allah. Dan dalam keadaan itu, buah pertama dari semuanya adalah 
kasih terhadap sesama. Agape Allah, kasih Kristus, memiliki kata pertama dan 
terakhir. Kasih ilahi menguasai segala sesuatu dari awal hingga akhir. 

 
Akhirnya, mari kita pertimbangkan nyanyian cinta dalam 1 Korintus 13 sebagai 
ungkapan tertinggi dari kasih Agape Allah. Meskipun iman dan harapan 
ditempatkan berdampingan dengan cinta, pada akhirnya, kita diberitahu bahwa 
cinta adalah yang terbesar di antara ketiganya. Cinta adalah cara yang paling 
mulia yang Paulus ingin menunjukkan, dan setelah memuliakannya, ia 
menyerukan kepada kita untuk mengikutinya. Paulus membandingkan Agape 
dengan (nilai melalui) pengetahuan, gnosis, dan menyajikannya sebagai dua 
bentuk persekutuan yang berbeda dengan Allah. Sudah dalam pasal 8, Paulus 
berkata: 

1 Korintus 8:1 … Pengetahuan membanggakan diri, tetapi kasih membangun. 

Dan pengetahuan ini, atau gnosis, kembali dibahas dalam bab 13, di mana kita 
diberitahu bahwa pengetahuan ini bersifat sebagian dan akan lenyap, sementara 
Agape (yang diterjemahkan sebagai kasih) bersama dengan harapan dan iman, 
tetap abadi. Dengan demikian, nilai melalui gnosis bersifat egosentris, sementara 
Agape bersifat teosentris. Agape tidak mencari kepentingannya sendiri, 
sementara nilai melalui gnosis bersifat egois. Kita menemukan dalam tulisan-
tulisan Paulus sebuah pengagungan terhadap Agape, yang tetap abadi, sebagai 
cara Allah kepada manusia, cara yang lebih mulia, melawan cara-cara manusia 
kepada Allah, dalam bentuk kebenaran yang berasal dari hukum di satu sisi; dan 
dalam pengetahuan sebagai pencarian untuk mencapai Allah, yang bersama 
dengan semua pencapaian manusia lainnya, akan lenyap. Dan Paulus, yang 
terpesona oleh cinta Allah, tidak dapat tidak berseru: 

Roma 8:28 Dan kita tahu bahwa segala sesuatu bekerja bersama-sama 

 
24 Galatia 5:4 



35  

untuk kebaikan bagi mereka yang mengasihi Allah, bagi mereka yang 

dipanggil sesuai dengan tujuan-Nya. 29  Sebab mereka yang telah Ia kenal 
sebelumnya, Ia juga telah tentukan untuk menjadi serupa dengan 

gambar Anak-Nya, supaya Ia menjadi sulung di antara banyak saudara. 30  
Dan mereka yang telah Ia tentukan, mereka juga dipanggil-Nya; dan 
mereka yang dipanggil-Nya, mereka juga dibenarkan-Nya; dan mereka 

yang dibenarkan-Nya, mereka juga dimuliakan-Nya. 31 Lalu apakah yang 
dapat kita katakan tentang hal-hal ini? Jika Allah untuk kita, siapakah 

yang dapat melawan kita? 32 Dia yang tidak menyayangkan Anak-Nya 
sendiri, tetapi menyerahkan-Nya untuk kita semua, bagaimana Dia tidak 

akan memberikan segala sesuatu kepada kita bersama-Nya? 33  Siapakah 
yang dapat menuduh orang-orang pilihan Allah? Allah sendirilah yang 

membenarkan. 34 Siapakah yang menghukum? Kristuslah yang mati, 
bahkan lebih lagi, yang telah bangkit, yang sekarang berada di sebelah 

kanan Allah, yang juga berdoa untuk kita. 35 Siapakah yang dapat 
memisahkan kita dari kasih Kristus? Apakah kesusahan, atau 
kesengsaraan, atau penganiayaan, atau kelaparan, atau ketelanjangan, 

atau bahaya, atau pedang? 36 Seperti yang tertulis, "Karena Engkau, kami 
dibunuh sepanjang hari; kami dianggap seperti domba yang akan 

disembelih." 37 Namun, dalam segala hal ini, kami lebih dari pemenang 

melalui Dia yang mengasihi kami. 38 Sebab aku yakin, baik maut, maupun 
hidup, baik malaikat-malaikat, maupun pemerintah-pemerintah, baik 

kekuasaan, baik yang sekarang ada, maupun yang akan datang, 39 baik 
ketinggian, atau kedalaman, atau apapun yang diciptakan yang dapat 
memisahkan kita dari kasih Allah, yang ada di dalam Kristus Yesus Tuhan 
kita.  

 
Demikianlah, ketika berbicara tentang Agape yang abadi, konsep Agape dan Allah 
begitu erat terkait sehingga hampir identik satu sama lain. Namun, identifikasi ini 
akhirnya dibuat oleh Rasul Yohanes, yang dua kali menegaskan bahwa Allah 
adalah Agape. 

1 Yohanes 4:8 Barangsiapa tidak mengasihi, ia tidak mengenal Allah; 

sebab Allah adalah kasih. … 16  Dan kami telah mengenal dan percaya 
akan kasih yang Allah miliki bagi kami. Allah adalah kasih; dan 
barangsiapa tinggal dalam kasih, ia tinggal dalam Allah, dan Allah tinggal 
di dalam dia. 

 

Cinta agape berasal dari Allah sendiri: 



36  

1 Yohanes 4:10 Di sinilah kasih itu, bukan karena kita telah mengasihi 
Allah, tetapi karena Dia telah mengasihi kita dan mengutus Anak-Nya 
sebagai tebusan untuk dosa-dosa kita. 

Dan kasih itu, yang diterima, secara alamiah meluas: 

1 Yohanes 4:19 Kita mengasihi Dia, karena Dia terlebih dahulu mengasihi 
kita. 

Kasih Allah sangat begitu menggerakkan hati kita, sehingga kita tidak dapat 
melakukan kurang dari mencintai-Nya dan mencintai sesama. Dengan cara ini, 
perintah untuk mencintai sesama menjadi bukti kasih kepada Allah. Perintah 
kedua adalah saluran dan penguatan dari perintah pertama atau sumbernya. 

1 Yohanes 4:20 Jika seseorang berkata, "Aku mencintai Allah," tetapi 
membenci saudaranya, ia adalah seorang pendusta: sebab siapa yang 
tidak mencintai saudaranya yang ia lihat, bagaimana ia dapat mencintai 
Allah yang tidak ia lihat? 

Yang kedua tidak dapat ada tanpa yang pertama. Kasih kepada sesama bukanlah 
kasih yang khusus atau berbeda dari kasih kepada Allah, tetapi hanyalah 
ungkapan yang terlihat dari kasih itu. Dan hanya melalui saliblah kita benar-benar 
mengetahui arti kasih Allah. 

1 Yohanes 3:16 Dan kami telah mengenal dan percaya akan kasih Allah 
kepada kami. Allah adalah kasih; dan barangsiapa tinggal dalam kasih, ia 
tinggal dalam Allah, dan Allah tinggal di dalam dia. 

Penyingkapan kasih Allah adalah bahwa Allah mengutus Anak-Nya yang tunggal, 
dan menyerahkan-Nya sebagai tebusan bagi dosa-dosa dunia, untuk 
mendamaikan kita kembali kepada-Nya. 

1 Yohanes 4:9 Di sinilah nyata kasih Allah kepada kita, karena Allah telah 
mengutus Anak-Nya yang tunggal ke dalam dunia, supaya kita hidup 

oleh-Nya. 10 Inilah kasih, bukan karena kita telah mengasihi Allah, tetapi 
karena Ia telah mengasihi kita dan mengutus Anak-Nya sebagai 
pendamaian untuk dosa-dosa kita. 

Yohanes 3:16 Sebab Allah begitu mengasihi dunia ini, sehingga Ia telah 
mengaruniakan Anak-Nya yang tunggal, supaya setiap orang yang 
percaya kepada-Nya tidak binasa, melainkan beroleh hidup yang kekal. 

Dan kasih inilah yang memberikan Anak Allah kepada kita; ketika diterima dan 
diadopsi ke dalam hidup kita, kita menjadi anak-anak Allah. 

1 Yohanes 3:1 Lihatlah, betapa besar kasih Bapa yang telah dikaruniakan 
kepada kita, sehingga kita disebut anak-anak Allah: oleh karena itu dunia 



37  

tidak mengenal kita, karena ia tidak mengenal Dia. 

Kasih kepada Allah, pada dasarnya, adalah dimiliki oleh Allah, berada di bawah 
kuasa-Nya yang mutlak, dan diwujudkan dalam ketaatan kepada kehendak-Nya, 
dengan menuruti Firman-Nya dan perintah-perintah-Nya. Oleh karena itu, 
perintah kasih yang ganda ini menempati tempat yang sentral. Ini adalah perintah 
yang sudah ada sejak awal, tetapi Kristuslah yang memberikan arti yang benar, 
lengkap, dan final kepadanya, itulah sebabnya Yohanes sekarang berbicara 
tentang perintah yang baru. Perintah ini tampak sepenuhnya baru karena kita 
tidak dapat melihatnya dengan jelas sebelum Yesus datang ke dunia. 

Dalam Yohanes, kita juga menemukan penolakan total terhadap cinta diri. Hal ini 
dijelaskan dengan lebih jelas dalam ayat-ayat berikut: 

1 Yohanes 2:15 Janganlah mencintai dunia, ataupun segala sesuatu yang 
ada di dalam dunia. Barangsiapa mencintai dunia, maka kasih Bapa tidak 

ada di dalam dirinya. 16 Sebab segala sesuatu yang ada di dalam dunia, 
yaitu keinginan daging, keinginan mata, dan keangkuhan hidup, bukanlah 
berasal dari Bapa, melainkan dari dunia. 

Yohanes memohon agar kita jangan mengasihi dunia, maupun segala sesuatu 
yang ada di dalamnya. Lalu ia menjelaskan apa itu dunia. Dunia adalah cinta diri. 
Dunia persis seperti itu: nafsu daging, daging sendiri. Dunia adalah nafsu mata, 
mata sendiri. Dunia adalah kesombongan dunia, yaitu kemuliaan bagi diri sendiri. 
Oleh karena itu, cinta diri secara radikal bertentangan dengan cinta Allah, karena 
di mana ada cinta dunia, di situ tidak ada cinta Bapa. 

Sekarang, dalam Injil Yohanes, kita menemukan pandangan yang lebih mendalam 
tentang asal usul cinta Agape Allah yang dicurahkan kepada umat manusia. 
Yohanes, setelah menegaskan bahwa esensi Allah adalah Agape, bahwa Allah 
adalah Agape, mengulang kata-kata Yesus kepada kita: 

Yohanes 17:24 … karena Engkau telah mengasihi Aku sebelum dunia 
dijadikan. 

Yohanes 3:35 Bapa mengasihi Anak, dan telah menyerahkan segala 
sesuatu ke dalam tangan-Nya. 

Yohanes 5:20 Sebab Bapa mengasihi Anak … 

Yohanes 15:9 Seperti Bapa telah mengasihi Aku, demikian pula Aku telah 
mengasihi kamu; tetaplah tinggal dalam kasih-Ku. 

Cinta Agape ini, oleh karena itu, adalah cinta dengan mana Bapa mengasihi dan 
mengasihi Anak-Nya. Di sini terdapat bukti yang paling jelas bahwa Anak Allah 
menerima segala sesuatu yang Ia miliki dari Bapa. Nilai yang diciptakan dalam 



38  

Anak-Nya oleh cinta Agape-Nya yang tanpa pamrih. Dan hal yang paling 
menakjubkan dari semua ini, mengingat bahwa di sini sifat alamiah, tak terbatas, 
dan tanpa pamrih dari kasih ini terungkap kembali (mungkin dalam salah satu 
bentuknya yang paling jelas), adalah bahwa kasih yang khas dalam hubungan suci 
antara Bapa dan Anak ini dicurahkan kepada ciptaan yang memberontak, musuh, 
jahat, dan tidak beriman. Oleh karena itu, kasih Bapa kepada Anak-Nya, yang 
Terkasih, menjadi prototipe atau pola yang menyatakan kasih dengan mana Allah 
mengasihi masing-masing dari kita secara individual. 

Yohanes 17:23… dan Engkau telah mengasihi mereka sebagaimana 

Engkau mengasihi Aku. … 26Dan Aku telah memberitahukan kepada 
mereka nama-Mu, dan akan memberitahukannya: supaya kasih dengan 
mana Engkau mengasihi Aku ada di dalam mereka, dan Aku di dalam 
mereka. 

Dia mengasihi kita dengan cara yang persis sama seperti Dia mengasihi Anak-Nya 
yang terkasih. 

 
 

 

Eros 
Kita telah melihat kata Yunani "agape", yang khas dan mendasar dalam Kristen 
awal, serta bagaimana Yesus memberikan makna melalui kata-kata dan 
perbuatan-Nya. Kemudian kita melihat bagaimana Paulus dan Yohanes 
menggambarkan bahwa kasih Agape Allah dinyatakan melalui salib Kristus, 
menjelaskan bahwa di situlah kita dapat melihat kasih Allah yang terungkap. Dan 
akhirnya, Yohanes menegaskan bahwa Allah adalah Agape, Allah adalah kasih. 
Menjadi kasih adalah sifat alami-Nya—itulah siapa Dia. Dia tidak dapat menjadi 
yang lain. Karena sifat-Nya demikian, mustahil bagi-Nya untuk menjadi yang lain, 
karena itulah kodrat-Nya. 

 
Selanjutnya, kita akan membahas kata Yunani lain, eros, yang umum digunakan di 
dunia Helenistik sebelum dan bahkan pada masa Kristus. Eros bukanlah kata yang 
terdapat dalam Kitab Suci Perjanjian Baru dalam bahasa Yunani. Namun, kita ingin 
melihat seperti apa kedua konsep ini (agape dan eros), serta seperti apa dua 
dunia yang bertentangan ini dalam hal cinta, dan bagaimana keduanya saling 
bertentangan. Kami akan menghabiskan ruang yang cukup untuk pengembangan 
konsep dan gagasan tentang eros, dan untuk ini kami akan merujuk terutama 
pada filsuf-filsuf Yunani. Hal ini perlu dilakukan agar kita dapat melihat dan 



39  

memahami dari mana konsep dan gagasan tertentu berasal, serta 
membandingkannya dengan kebenaran-kebenaran mulia Kerajaan Allah. Hal ini 
akan memungkinkan kita untuk mengenali dan mengetahui asal-usulnya ketika 
konsep-konsep tersebut muncul dalam konteks keagamaan. 

 
Eros yang dimaksud di sini adalah konsep spesifik, di mana contoh klasiknya 
adalah eros surgawi Plato. Eros surgawi ini adalah cinta manusia terhadap yang 
ilahi, cinta manusia terhadap Tuhan. Namun, tidak semua yang disebut cinta 
terhadap Tuhan dikategorikan sebagai eros. Eros adalah nafsu, kerinduan, atau 
keinginan yang timbul akibat kualitas menarik dari objeknya. Dalam cinta 
terhadap Tuhan, manusia mencari Tuhan untuk memuaskan kebutuhan 
spiritualnya untuk memiliki dan menikmati kesempurnaan anugerah ilahi. Mari 
kita tidak terjebak dalam godaan untuk menyamakan eros dengan cinta duniawi 
yang sensual, karena cinta Platonis mendalam dalam kecenderungan dan 
pencarian pembebasan dari yang sekadar sensual. Dan kita memahami bahwa 
Plato berusaha menghindari kebingungan semacam itu. Sementara cinta sensual 
mengikat jiwa pada benda-benda material, tugas eros filosofis adalah 
membebaskan jiwa dari belenggu indra dan meninggikannya ke dunia yang lebih 
rasional dan surgawi. Dalam Simposium Plato, Pausanias membedakan eros vulgar 
dari eros surgawi. Kita tidak tertarik pada eros vulgar di sini, tetapi pada eros 
surgawi, karena ia adalah yang paling spiritual dan berada dalam oposisi langsung 
dengan Agape. 

Namun, Plato bukanlah sumber konsep-konsep ini, meskipun dia mungkin yang 
pertama kali menggambarkannya dan memberikan bentuk khas padanya. Kita 
menemukan filsafat atau prinsip eros dalam agama-agama misteri kuno. Mungkin 
kita dapat menyebut Orfisme, yang dalam mitos sentralnya mengandung semua 
prasyarat dasar yang kita temukan dalam eros. Mitos ini menceritakan bahwa 
Zeus memutuskan untuk memberikan putranya, Zagreo (Dionysus) menguasai 
dunia, tetapi saat Zagreo masih anak-anak, para Titan (yang merupakan ras dewa) 
berhasil membunuhnya dan memotong-motong tubuhnya. Namun, Zeus 
menghukum para Titan, menghancurkan mereka, dan dari abu mereka 
menciptakan ras manusia25. Mitos ini, dalam Orfisme, kemungkinan besar berasal 
dari pemujaan Osiris oleh orang Mesir, yang dirancang untuk menjelaskan orgi, 
bagian sentral dari ritual misteri kuno. Di sinilah unsur kunci terlihat: menurut 
mitos, manusia memiliki dua sifat: satu ilahi, yang lain duniawi. Karena diciptakan 
dari abu para Titan, manusia adalah jahat dan bermusuhan dengan Tuhan, namun 
dalam esensi para Titan terdapat sesuatu dari Tuhan yang menciptakannya, 
sehingga terdapat juga sesuatu yang ilahi dalam manusia. Menurut mitos ini, 

 
25 https://en.wikipedia.org/wiki/Orphism_(religion) 



40  

manusia termasuk dalam dua dunia: ia adalah makhluk duniawi dengan percikan 
ilahi. Dan elemen ilahi inilah yang harus dibebaskan dari ikatan duniawi dan unsur 
sensualnya. Akal ilahi atau jiwa ilahi harus bangkit di atas segala sesuatu dengan 
memecahkan ikatan yang mengikatnya; ia harus membersihkan diri dari 
lingkungan yang tidak sesuai dengan kondisi hidup ilahi yang secara alami menjadi 
bagiannya. Jalan keselamatan bagi jiwa, menurut Orfisme, adalah jalan 
pembersihan dan ekstasi melalui inisiasi ke dalam misteri, dan tujuannya adalah 
reuni akhir jiwa dengan dan penyatuan ke dalam yang ilahi. Hal ini akan tercapai 
setelah kematian. Mereka yang tidak menjalani proses inisiasi ini akan menjalani 
siklus reinkarnasi. Konsepsi ganda tentang manusia, asal usul ilahinya dan kualitas 
jiwanya, pembebasannya dari dunia indra, dan kenaikan ke rumah ilahi asalnya, 
merupakan latar belakang umum di mana teori eros berakar. Dari konsep ini, 
muncul serangkaian ide yang manifestasi dalam berbagai ekspresi agama, seperti, 
misalnya, kejatuhan sebelum kejatuhan, tubuh sebagai penjara jiwa, keyakinan 
akan keabadian jiwa, asketisme dan mistisisme sebagai jalan keselamatan. Dan 
jika kita melihat lebih dekat, semua ini menjadi inti dari agama-agama misteri 
kuno. Jiwa adalah mutiara yang jatuh ke dalam kegelapan di dasar laut. Misteri-
misteri berusaha untuk menebus unsur abadi, ilahi, dan esensial dari manusia. 
Inilah kata-kata yang diucapkan sejak dahulu kala: 

Kejadian 3:4 Dan ular berkata kepada perempuan itu, "Kamu tidak akan 
mati." 

Dalam filsafat ini, manusia memiliki kehidupan di dalam dirinya sendiri, dan 
percikan-percikan ilahi ini harus dibawa dan dikumpulkan kembali ke dalam api 
ilahi yang utama. Apa yang dibutuhkan manusia dalam filsafat ini adalah 
menyadari keadaan dirinya saat ini, meninggalkan hal-hal duniawi yang 
menghalanginya mencapai cahaya; ia perlu masuk ke dalam dirinya sendiri, 
belajar mengenal dirinya, yaitu mengenal nilai transendennya sendiri, dan dari 
sana keluar dari dirinya, menembus batas-batas waktu dan indra, dan masuk ke 
dalam keilahian. Meskipun semua agama mistis kuno yang mengungkap rahasia-
rahasia ini sadar akan kondisi manusia, semuanya didasarkan pada martabat ilahi 
asli manusia. Prasyarat ini saja yang memungkinkan kenaikan manusia ke ilahi. 
Dan jejak-jejak ini, goresan-goresan ini, menjadi warisan bersama mereka semua, 
dan agama misteri pun menjadi agama yang hidup dan nyata, sedangkan filsafat 
eros menjadi jiwa fundamental dari semuanya: Babel. Itulah roh yang 
mendominasi sejak zaman kuno. 

 
Sekarang perlu dijelaskan apa yang kita baca dari Plato, tanpa melupakan bahwa 
penggunaan mitos adalah alat dalam diskursus Plato. Juga benar untuk 
menyatakan bahwa filsafat Plato adalah ajaran keselamatan. Baik bagi agama 



41  

maupun bagi Plato, tujuannya adalah agar manusia mencapai kehidupan yang 
sejati dan bahagia, dan ini, dalam konteks kuno, dicapai melalui pembebasan jiwa 
dari penjarakan tubuh dan indra, serta pemulangan ke rumah surgawinya. Plato 
berbeda dengan agama-agama misteri kuno dalam cara mencapai hal tersebut. 
Sementara dalam agama-agama misteri, keselamatan dicapai melalui inisiasi, 
pembersihan, dan upacara, bagi Plato hal itu dicapai melalui filsafat. Namun, 
sebagai seorang filsuf, ia menyatakan dirinya membutuhkan konversi dan 
pembersihan. Dan di sinilah mitos-mitos memberikan pandangan dunia yang 
penting tentang aspek-aspek keagamaan Platonisme. 

Menurut Plato, dua dunia, dunia Ide dan dunia Indera, dunia pengetahuan 
rasional yang mutlak dan dunia persepsi indera yang kontingensi, berada 
berdampingan. Tugas untuk beralih dari satu dunia ke dunia lainnya terletak pada 
manusia. Tugasnya adalah melepaskan diri dari dunia yang lebih rendah, dunia 
Indera, dan naik ke dunia yang lebih tinggi, dunia Ide. Dengan demikian, dunia Ide 
menang atas dunia Indera. Namun, pekerjaan ini hanya mungkin berkat eros yang 
ada dalam diri manusia. Ide-ide itu sendiri tidak mampu menghasilkan gerakan ini; 
mereka bukan kekuatan yang berdiri sendiri, dan tidak memiliki pengaruh 
terhadap dunia Indera. Hubungan antara kedua dunia ini sepenuhnya bersifat 
satu arah, hanya ada satu arah, dari bawah ke atas, dari yang material ke yang 
spiritual, dari indra ke Ide. Tidak ada bantuan, tidak ada kekuatan yang datang 
dari dunia Ide untuk membantu gerakan ini. Ketika manusia menyadari Ide dalam 
benda-benda, ia dikuasai oleh eros, kerinduan akan dunia Ide yang murni. Dengan 
demikian, Eros adalah transformasi manusia dari yang inderawi ke yang supra-
inderawi, ia adalah kecenderungan jiwa manusia menuju yang lebih tinggi, ia 
adalah kekuatan nyata yang mendorong manusia ke dunia Ide. Jika tidak ada eros, 
pertukaran antara dua dunia ini tidak mungkin terjadi. Eroslah yang memicu 
gerakan ke atas ini. Eros adalah kesempatan besar dunia Ide atas dunia Indera. 
Sebab, sementara Ide tidak dapat membantu manusia, manusia yang dilengkapi 
dengan eros dapat menegakkan otoritas Ide. Dengan demikian, kita dapat melihat 
bagaimana filsafat Plato sekaligus merupakan ajaran keselamatan. 

Dalam Phaedrus karya Plato, kita memulai dengan asumsi yang umum dalam 
semua ajaran penyelamatan Timur: bahwa jiwa manusia memiliki nilai dan asal-
usul yang supernatural dan ilahi. Dalam keadaan pra-eksistensi, jiwa telah 
menyaksikan Ide-ide, serta yang benar, baik, dan indah, dan telah meninggalkan 
kesan yang begitu mendalam padanya, sehingga meskipun telah jatuh dan 
terkurung dalam tubuh, ia masih menyimpan kenangan akan kemegahan dunia 
yang lebih tinggi, dan merasakan daya tarik yang kadang-kadang bahkan tidak 
dapat dijelaskan. Daya tarik ini terhadap yang lebih tinggi dalam jiwa adalah eros. 
Itulah yang mencegah jiwa menjadi tunduk pada hal-hal temporal. Oleh karena 
itu, cinta yang diajarkan Plato adalah cinta terhadap dunia Ide yang cemerlang, 



42  

sebuah kerinduan untuk berpartisipasi dalam kehidupan ilahi. Ingatan, yaitu jejak-
jejak jiwa dalam keadaan pra-waktu, bervariasi dari jiwa ke jiwa. Pada kebanyakan 
jiwa, ingatan ini hanya laten dan perlu diaktualisasikan, dibawa ke dalam 
kenyataan. Ketika jiwa menyadari kecemerlangan keindahan, maka ia 
memperoleh sayap dan dapat mencapai dunia supra-sensibel. Alasan mengapa 
keindahan memiliki efek ini pada jiwa adalah karena keindahan adalah Ide yang 
paling cemerlang. Ide keindahan adalah yang terakhir dilupakan dan yang 
pertama muncul dalam pikiran ketika kita menemui keindahan di dunia indera. 
Dan pemandangan keindahan dimaksudkan untuk membangkitkan Eros dalam diri 
manusia, bukan agar ia menancapkan cintanya pada objek tersebut, tetapi agar ia, 
dengan melewatinya, terus naik secara konstan menuju keindahan, yang 
merupakan esensi sejati dari Eros. Ketika jiwa memandang keindahan, ia 
melupakan dirinya sendiri dan menanamkan dirinya pada keindahan mutlak, dari 
mana ia berpartisipasi dan memperoleh keindahannya sendiri. Dengan demikian, 
Eros menjadi Eros surgawi, yang mencari untuk naik ke keindahan surgawi. 
Keindahan sensual hanyalah titik awal, mencapai tujuannya di dunia Ide. 

Menurut Plato, eros memiliki dualitas dalam sifatnya. Ia bukanlah murni manusia 
maupun ilahi; ia berada di antara keduanya—dalam kata-katanya sendiri, seorang 
setengah dewa atau “setan besar”. Kita membaca apa yang ditulisnya berasal dari 
Socrates yang mendengarnya dari seorang pendeta: 

"Jadi, jika Eros membutuhkan hal-hal yang indah, dan hal-hal yang baik 
adalah indah, maka ia juga membutuhkan hal-hal yang baik." 

"Aku, Socrates," katanya, "tidak dapat membantahmu; jadi biarlah 
seperti yang kau katakan." 

"Bukan begitu, Agathon yang terkasih. Sebaliknya, kamu tidak mampu 
membantah kebenaran," katanya, "karena membantah Socrates sama 
sekali tidak sulit." 

"Dan aku akan membiarkanmu pergi untuk saat ini, dan beralih ke pidato 
tentang Eros yang pernah kudengar dari seorang wanita, Diotima dari 
Mantineia. Dia bijaksana dalam hal-hal ini dan banyak hal lain; ketika 
orang-orang Athena pernah melakukan persembahan sebelum wabah, 
dia menyebabkan wabah itu tertunda sepuluh tahun; dan dia adalah 
orang yang mengajarkan erotika kepadaku. Pidato yang biasa dia 
sampaikan, aku akan mencoba menceritakannya kepada kalian semua 
berdasarkan kesepakatan antara Agathon dan diriku; dan aku akan 
mencoba melakukannya sendiri, sebaik mungkin. Sebab, sebagaimana 
kau jelaskan, Agathon, kita harus terlebih dahulu menjelaskan siapa Eros 
itu dan sifatnya, lalu menceritakan perbuatannya. Menurutku, cara 
termudah untuk melakukannya adalah dengan cara yang sama seperti 



43  

orang asing itu pernah melakukannya saat menguji aku. Sebab, ketika 
berbicara dengannya, aku hampir saja mengatakan hal-hal yang sama 
seperti yang Agathon katakan kepadaku sekarang—bahwa Eros adalah 
dewa besar dan merupakan cinta terhadap hal-hal yang indah. Dia lalu 
membantahku dengan argumen yang sama dengan yang aku gunakan 
untuk membantahnya—bahwa dia bukanlah yang indah, menurut 
argumenku, dan juga bukan yang baik. 

"Dan aku berkata, 'Maksudmu apa, Diotima? Apakah Eros pada akhirnya 
jelek dan buruk?' 

"Dan dia berkata, 'Diam! Atau apakah kamu percaya bahwa segala 
sesuatu yang tidak indah pasti jelek?' 

"'Tentu saja.' 

"'Dan apa yang tidak bijaksana, tanpa pemahaman? Atau apakah kamu 
tidak tahu bahwa ada sesuatu di antara kebijaksanaan dan 
ketidakpahaman?' 

"'Apa itu?' 

"'Tidakkah kamu tahu,' katanya, 'bahwa berpendapat dengan benar 
tanpa mampu memberikan penjelasan [logos] bukanlah pengetahuan 
yang ahli (karena bagaimana mungkin pengetahuan ahli bisa menjadi 
sesuatu yang tidak dapat dijelaskan [alogon]?) dan juga bukan 
ketidakpahaman (karena bagaimana mungkin ketidakpahaman bisa 
menjadi sesuatu yang telah menemukan kebenaran)? Tetapi tentu saja 
pendapat yang benar seperti itu, berada di antara kecerdasan dan 
ketidakpahaman.' 

"'Apa yang kamu katakan benar,' kataku. 

"Jangan memaksa apa yang tidak indah menjadi jelek, atau apa yang 
tidak baik menjadi buruk. Demikian pula, karena kamu sendiri setuju 
bahwa Eros bukanlah baik atau indah, janganlah sama sekali percaya 
bahwa dia harus jelek dan buruk," katanya, "tetapi sesuatu di antara 
keduanya." 

… 

"'Apakah kamu melihat sekarang,' katanya, 'bahwa kamu pun 
menganggap Eros bukanlah dewa?' 

"'Lalu apa Eros itu?' kataku. 'Seorang makhluk fana?' "'Tentu tidak.' 

"'Lalu apa?' 



44  

"'Seperti sebelumnya,' katanya, 'antara makhluk fana dan abadi.'  

"'Apa itu, Diotima?' 

"'Seorang daemon yang besar, Socrates, karena segala sesuatu yang 
daemonic berada di antara dewa dan makhluk fana.' 

"'Dengan kekuatan apa?' tanyaku. 

"'Menafsirkan dan mengantarkan hal-hal dari manusia kepada para 
dewa dan hal-hal dari para dewa kepada manusia: permohonan dan 
persembahan manusia, perintah dan pertukaran persembahan para 
dewa; sebab ia berada di tengah-tengah keduanya dan mengisi celah di 
antara keduanya sehingga keseluruhan itu sendiri telah diikat olehnya. 

Melalui ini berlangsunglah semua ramalan dan seni para imam yang 
menangani persembahan, upacara inisiasi, mantra, dan segala macam 
ramalan dan sihir. Seorang dewa tidak bercampur dengan manusia; 
tetapi melalui ini terjadi seluruh interaksi dan percakapan antara dewa-
dewa dengan manusia baik saat mereka terjaga maupun tertidur. Dan 
orang yang bijaksana dalam hal-hal seperti ini adalah orang yang 
dipengaruhi oleh dewa; tetapi orang yang bijaksana dalam hal lain, baik 
seni maupun kerajinan, adalah orang yang rendah dan biasa. Dewa-
dewa ini banyak dan bermacam-macam; dan salah satunya adalah Eros. 

"'Siapakah ayahnya?' aku bertanya, 'Dan siapakah ibunya?' 

"'Ini cukup panjang,' katanya, 'untuk dijelaskan; tapi aku akan 
menceritakannya padamu juga. Ketika Aphrodite lahir, semua dewa 
lainnya beserta Poros [Sumber Daya], putra Metis [Kecerdasan], sedang 
menghadiri sebuah pesta; 16 dan setelah mereka selesai makan, Penia 
[Kemiskinan] datang untuk meminta sesuatu – seperti yang biasa terjadi 
dalam sebuah pesta – dan ia berdiam di dekat pintu. Kemudian Poros 
mabuk karena nektar – karena saat itu belum ada anggur – dan, dengan 
kepala berat, ia masuk ke taman Zeus dan tertidur. Lalu Penia, yang 
karena kekurangan sumber dayanya sendiri berencana untuk memiliki 
anak dari Poros, berbaring di sampingnya dan mengandung Eros. Itulah 
sebabnya Eros menjadi pengikut dan pelayan Aphrodite, karena ia 
dikandung pada hari ulang tahunnya; sebab ia secara alamiah mencintai 
yang indah, dan Aphrodite adalah yang indah. Jadi, karena Eros adalah 
anak Poros dan Penia, keadaannya serupa dengan hal ini. Pertama-tama, 
ia selalu miskin; dan ia jauh dari lembut dan indah, seperti yang banyak 
orang percaya, tetapi ia kasar, kotor, tanpa sepatu, dan tanpa rumah, 
selalu berbaring di tanah tanpa selimut atau tempat tidur, tidur di pintu-
pintu dan di tepi jalan di bawah langit terbuka; ia memiliki sifat ibunya, 



45  

selalu hidup dalam kemiskinan. Namun, sesuai dengan ayahnya, ia 
merencanakan untuk menjebak yang cantik dan baik, dan ia berani, kuat, 
dan cerdik, seorang pemburu yang terampil, selalu merencanakan tipu 
daya, dan menginginkan kebijaksanaan praktis dan kreatif, merenung 
sepanjang hidupnya, seorang pesulap terampil, apoteker, dan sofis. Dan 
sifatnya bukanlah abadi maupun fana; tetapi kadang-kadang pada hari 
yang sama ia berkembang dan hidup, setiap kali ia memiliki sumber 
daya; dan kadang-kadang ia mati, tetapi hidup kembali melalui alamiah 
dari ayahnya. Dan karena apa yang diberikan kepadanya selalu mengalir 
secara bertahap, Eros tidak pernah kekurangan sumber daya maupun 
kaya, tetapi berada di antara kebijaksanaan dan ketidaktahuan. …’26 

Eros adalah perantara antara yang fana dan abadi, antara memiliki dan tidak 
memiliki, antara kebijaksanaan dan kebodohan. Ia selalu memiliki kecenderungan 
yang jelas: Eros adalah cinta terhadap yang indah dan yang baik. 

Setelah merangkum presentasi Plato tentang Eros, terutama dari Phaedrus dan 
Symposium, kita akan menyebutkan isi utama konsep cinta Eros. 

1. Eros adalah cinta yang bersifat menguasai: Ketika Plato mendefinisikan Eros, 
ia mengatakan bahwa Eros adalah keadaan antara memiliki dan tidak memiliki. 
Aspek yang paling jelas adalah bahwa Eros adalah keinginan, dorongan, atau 
rindu. Namun, manusia hanya memiliki keinginan terhadap apa yang tidak 
dimilikinya, dan terhadap apa yang ia rasakan sebagai kebutuhan, serta ia hanya 
akan berusaha untuk mendapatkan apa yang ia yakini sebagai hal yang berharga. 
Dengan demikian, kita melihat bahwa Eros memiliki dua karakteristik utama: 
kesadaran akan kebutuhan yang sebenarnya, dan usaha untuk menemukan 
pemenuhan kebutuhan tersebut dalam keadaan yang lebih tinggi dan lebih 
bahagia. Perasaan kebutuhan adalah kunci dalam Eros, karena tanpa itu, 
keinginan untuk cinta yang menguasai tidak akan terbangun. Sebuah Eros yang 
kaya dan tidak membutuhkan apa pun akan menjadi kontradiksi, sama seperti 
pemikiran tentang Eros yang memberi dengan bebas. Eros adalah keinginan untuk 
memiliki, bahkan ketika memiliki makna yang lebih mulia, seperti untuk tujuan 
pendidikan atau perbaikan moral. Dan jelas bahwa bahkan dalam kasus di mana 
Eros tampaknya merupakan keinginan untuk memberi, pada akhirnya itu adalah 
keinginan untuk memiliki. Seperti semua cinta yang bersifat memperoleh, Eros 
terbatas pada apa yang ia anggap berharga. Cinta dan nilai di sini bersama-sama, 
saling memberi isyarat. Hanya yang berharga yang dapat menjadi objek cinta dan 
keinginan. Dari sini kita dapat menyimpulkan bahwa bagi Plato, cinta yang bebas, 
alamiah, dan tanpa pamrih tidak mungkin ada, karena cinta yang bersifat tamak 

 
26 Plato, Simposium Plato, diterjemahkan oleh Seth Bernardete. 

https://archive.org/details/PlatosSymposium 

https://archive.org/details/PlatosSymposium


46  

didorong oleh nilai objeknya. Namun, cinta ini bersifat tamak, bukan dalam arti 
yang mendorong jiwa ke tingkat terendah dan menahannya dalam hal-hal 
temporal—itu adalah cinta sensual. Sebaliknya, Eros adalah cinta yang ditujukan 
kepada yang lebih tinggi, ia adalah kerinduan jiwa akan yang lebih tinggi, akan 
yang lebih baik; ia adalah aspirasi menuju dunia surgawi, dunia Ide. Dalam arti ini, 
patut dicatat bahwa aspirasi ini menuju hal-hal yang lebih tinggi masih merupakan 
cinta yang bersifat tamak. 

2. Eros adalah jalannya manusia menuju yang ilahi: Deskripsi Plato tentang Eros 
sebagai sesuatu yang berada di antara juga memiliki makna religius. Eros adalah 
perantara antara kehidupan manusia dan yang ilahi. Eroslah yang mengangkat 
yang tidak sempurna menjadi sempurna, yang fana menjadi abadi. Plato dapat 
berbicara tentang cinta sebagai sesuatu yang ilahi, tetapi hanya dalam arti bahwa 
cinta itu menghubungkan manusia dengan para dewa, bukan dalam arti bahwa 
para dewa merasakan cinta. Para dewa hidup dalam kehidupan yang bahagia 
tanpa merasa membutuhkan apa pun. Mereka tidak membutuhkan cinta. Plato 
mengatakan, manusia hanya mencintai dan menginginkan apa yang dia inginkan 
dan tidak miliki, karena siapa di dunia ini yang menginginkan apa yang sudah dia 
miliki? Karena para dewa memiliki segalanya dan tidak membutuhkan apa pun, 
mereka tidak merasakan cinta. Namun, mereka adalah objek cinta. Karena 
keindahan bawaan mereka, keilahian mendorong segala sesuatu bergerak 
menuju-Nya, tetapi yang ilahi tetap tidak bergerak, dalam ketenangan mutlak. 
Plato mengatakan bahwa seorang dewa tidak memiliki hubungan dengan manusia 
kecuali melalui perantara Eros, dan itulah cara semua hubungan antara dewa dan 
manusia terjadi. Oleh karena itu, cinta Eros, sebagai aktivitas dan gerakan, adalah 
tindakan murni manusia. Karena cinta selalu merupakan keinginan yang rendah 
terhadap yang tinggi, yang tidak sempurna terhadap yang sempurna, Eros adalah 
jalan di mana manusia naik ke ilahi, dan bukan sarana di mana keilahian condong 
ke arah manusia. 

Semua ini hanyalah pengakuan akan nilai dalam objek yang dicintai, dan dalam 
kesadaran akan keharusan nilai tersebut. Dalam arti ini, bagi Plato, arah cinta 
menuju yang supra-sensibel menjadi kunci. Eros, dalam arti ini, pelarian jiwa dari 
satu dunia menuju dunia lain, dari dunia indra ke dunia kenangan yang 
dibangkitkan dari dunia yang lebih tinggi oleh keindahan benda-benda. 
Demikianlah, tangga bagi Plato adalah dari tubuh yang indah, ke semua tubuh 
yang indah, dari sana ke keindahan jiwa, dari sana ke keindahan dalam hukum 
dan institusi manusia, dan dari sana ke keindahan ilmu pengetahuan, dan 
akhirnya ke yang secara mutlak indah dalam dirinya sendiri, yaitu ide keindahan 
itu sendiri. Dengan demikian, seseorang mencapai kontemplasi keindahan abadi, 
yang tidak memiliki awal maupun akhir, yang tidak tumbuh maupun layu, yang 
pada saat yang sama merupakan keberadaan mutlak. 



47  

3. Eros adalah cinta yang egois: Segala sesuatu sepenuhnya berpusat pada diri 
sendiri dan takdirnya. Yang penting hanyalah jiwa dan bahwa jiwa itu terbakar 
oleh Eros, tantangan-tantangan saat ini sebagai budak tubuh, kenaikan perlahan 
ke dunia yang lebih tinggi, dan penglihatan yang diberkati akan Ide-Ide dalam 
kemegahannya. Fakta bahwa Eros adalah cinta yang serakah seharusnya sudah 
cukup sebagai bukti bahwa ia egosentris. Namun, sifat egosentris Eros terlihat 
jelas dalam objek cintanya, yaitu memperoleh kepemilikan atas sesuatu yang 
dianggap berharga dan yang dirasa dibutuhkan oleh manusia. Oleh karena itu, 
setiap manusia mendambakan apa yang baik baginya, sehingga mencintai yang 
baik adalah keinginan untuk memiliki yang baik dan memilikinya secara 
permanen. Cinta maka selalu merupakan keinginan akan keabadian. Namun, 
dalam keinginan ini, egosentrismenya terwujud. Plato mengonfirmasi hal ini 
dengan mengutip kasus Alcestis yang mati untuk Admeteus, atau Achilles yang 
mengikuti Patroclus hingga mati, menegaskan bahwa mereka tidak akan pernah 
melakukannya jika bukan karena fakta bahwa mereka tahu bahwa mereka akan 
memperoleh reputasi kemasyhuran universal. Dia menambahkan bahwa semua 
orang akan melakukan apa saja untuk mendapatkan kemasyhuran abadi dan 
kemuliaan yang mulia, dan semakin mereka menginginkannya, semakin baik, 
karena mereka mencintai yang abadi. Jelas, cinta yang mendorong mereka untuk 
mengorbankan nyawa mereka satu sama lain bukanlah cinta yang “tidak mencari 
kepentingannya sendiri”27  

Melihat hal ini, kita tidak dapat tidak mempertimbangkan apa yang terjadi di 
Taman Eden: 

Kejadian 3:1 Sekarang ular itu lebih licik … 4 Dan ular itu berkata kepada 

perempuan itu, "Kamu tidak akan mati: 5 Sebab Allah tahu bahwa pada 
hari kamu memakannya, maka matamu akan terbuka, dan kamu akan 
menjadi seperti Allah, mengetahui yang baik dan yang jahat. 

Ular pertama-tama menegaskan bahwa apa pun yang dilakukan Hawa, bahkan 
jika dia melanggar perintah Tuhan, dia tidak akan mati, meskipun Tuhan secara 
tegas telah menyatakan bahwa itulah akibatnya. Kehidupan Hawa tidak 
bergantung pada hubungannya dengan Tuhan. Kedua, ular menekankan bahwa 
Tuhan secara sukarela dan sadar telah merampas pengetahuan khusus dari 
mereka, serta kesempatan untuk naik ke kondisi kehidupan yang lebih tinggi, di 
mana mereka dapat menjadi seperti Tuhan. Dan keadaan eksistensi yang lebih 
tinggi ini hanya dapat dicapai dengan mengambil dan memakan buah dari pohon 
terlarang. Ular membangkitkan, melalui kebohongan, rasa kebutuhan akan 
keadaan yang lebih tinggi dan lebih bahagia. Dan menjadi seperti Tuhan 
dipersembahkan sebagai sesuatu yang berharga, sesuatu yang superior dan layak 

 
27 1 Korintus 13:5 



48  

untuk dikejar dan direbut, meskipun itu bukan milik mereka. Tentu saja, sebagian 
masalahnya adalah bahwa Tuhan tidak seperti itu, seperti yang ditunjukkan oleh 
cinta Agape. Faktanya, mengikuti nasihat ular membawa Hawa menjauh dari 
Tuhan. Dengan demikian, Eros yang serakah ini ditanamkan dalam diri Hawa, dan 
dalam pencarian untuk menjadi seperti Tuhan, ia menempuh jalan dari manusia 
ke Tuhan, yaitu usaha manusia untuk menjadi dan berada dalam kondisi ideal 
yang diduga. Semua ini didasarkan pada konsepsi egosentris, di mana kepuasan 
dan pemenuhan diri sendiri dicari di atas segala sesuatu. Dengan demikian, kita 
melihat bagaimana Eros adalah roh ular kuno, "setan besar", yang menempatkan 
diri di antara manusia dan Tuhan, tentang dia yang dikatakan: 

Yesaya 14:13 Sebab engkau telah berkata dalam hatimu, "Aku akan naik 
ke surga, aku akan meninggikan takhtaku di atas bintang-bintang Allah; 

aku akan duduk juga di gunung pertemuan, di sisi utara: 14 Aku akan naik 
di atas ketinggian awan-awan; aku akan menjadi seperti Yang 
Mahatinggi. 

Setelah melihat karakteristik Eros yang didefinisikan oleh Plato, kita harus 
menyoroti kontribusi Aristoteles dengan memberikan makna kosmis padanya. Hal 
ini terlihat jelas dalam doktrin pergerakan, di mana seluruh proses alam adalah 
suatu pergerakan, kenaikan bertahap dari materi ke bentuk, dari 
ketidaksempurnaan ke kesempurnaan keberadaan, dari potensi ke aktual. 
Penyebab pergerakan ini dapat dilihat dalam pengaruh bentuk terhadap materi. 
Hal ini disebabkan oleh kecenderungan alami materi menuju bentuk, dan 
sebagian karena pengaruh bentuk terhadap materi, meskipun dalam hal ini, 
sejauh menyangkut bentuk murni, ia sepenuhnya transenden terhadap semua 
gerak. Bentuk murni lah yang pada akhirnya memicu semua gerak, namun ia 
melakukannya tanpa gerak atau perubahan apa pun pada dirinya sendiri. Dan ia 
memicu gerak melalui hasrat yang ia bangun. Apa pengaruh bentuk murni? 
Bentuk murni, karena kesempurnaannya, membangkitkan Eros. Dengan demikian, 
kita menemukan bahwa Aristoteles mengangkat Eros Plato ke tingkat kosmis. 
Selain itu, kita kembali melihat konsep tangga dalam Skala Eksistensi Aristoteles. 
Bagi Plato, anak tangga yang harus dilalui individu untuk naik dari satu dunia ke 
dunia lain tidak diwakili oleh realitas objektif yang menghubungkan dunia Indera 
dengan dunia Ide, sehingga membentuk kontinuum, tetapi tangga tersebut lebih 
tampak seperti alat bantu psikologis untuk membimbing jiwa dalam kenaikan. 
Namun, dengan Aristoteles dalam tangga eksistensinya, seluruh eksistensi adalah 
kenaikan yang terus-menerus, di mana segala sesuatu yang lebih rendah 
mengarah ke yang lebih tinggi, dan seluruh proses gerakan ini konvergen menuju 
yang ilahi, yang ilahi tetap tak bergerak, sementara ia menarik yang lebih rendah. 
Segala sesuatu dalam eksistensi mencerminkan gerakan ini, evolusi semua 
spesies. Segala sesuatu memiliki kerinduan terhadap makhluk tertinggi. Seluruh 
alam semesta membawa jejak Eros, yang lebih rendah naik ke yang lebih tinggi 



49  

dan berusaha menjadi seperti itu. Dan usaha ini berlanjut dari satu lingkaran ke 
lingkaran lain di seluruh alam semesta. Konsep gerak Aristoteles ini didasarkan 
pada gagasan tentang Tuhan Yunani. Tuhan ini tidak bergerak, namun 
pengaruhnya tidak berasal dari apa yang dilakukannya, melainkan dari keinginan 
dunia untuk mencapai yang ilahi. 

Sekarang kita akan membahas Neoplatonisme, khususnya ajaran Plotinus, yang 
hidup hingga masa Kristen. Apa yang Plotinus coba lakukan adalah sintesis antara 
Platonisme dan kesucian misteri kuno. Baik dalam pemikiran Plato maupun 
Aristoteles terdapat beragam pemikiran terkait Eros, namun dalam ajaran 
Plotinus, kita melihat kembalinya jiwa kepada Tuhan sebagai tema utama. Dan 
apa yang diperkenalkan Plotinus adalah konsep, yang sudah ada tetapi 
diperlakukan secara sekunder, tentang bagaimana jiwa ilahi terjebak dalam 
tubuh. Poin ini menjadi pusat pemikiran Plotinus. Ia memahami bahwa kenaikan 
didahului dan dikondisikan oleh penurunan. Oleh karena itu, penurunan harus 
direproduksi, tetapi secara terbalik, agar jiwa dapat kembali kepada Tuhan. Oleh 
karena itu, bagi Plotinus, proses dunia dapat diringkas dalam konsep ganda: 
emanasi segala sesuatu dari Yang Satu, yang ilahi, dan kembalinya segala sesuatu 
ke Yang Satu. Penurunan terjadi dalam emanasi dari Yang Satu, dan yang 
abnormal terjadi ketika jiwa individu terputus dari dunia jiwa, ketika ia melupakan 
asal usul ilahinya, dan mencari kepuasan di dunia indra. Ketika gerakan ke bawah 
mencapai batasnya, ia kembali dalam gerakan ke atas. Ketika jiwa membiarkan 
dirinya terjerat dalam pekerjaan indra, hal itu disebabkan oleh pengurangan nilai 
jiwa itu sendiri. Oleh karena itu, agar penurunan dapat menjadi kenaikan, jiwa 
harus belajar dua hal: pertama, ia harus mengingat asal usul ilahinya dan nilainya. 
Dan ketika jiwa telah keluar dari dunia indra, ia dapat beralih kepada keindahan, 
dan dengan demikian, ia diarahkan menuju kenaikan, dan tugasnya kini adalah 
naik dan mencapai tingkatan keindahan yang lebih tinggi, sehingga membalikkan 
proses penurunan. Dengan demikian, langkah-langkah dalam kenaikan dimulai 
dengan menyadari bahwa benda-benda fisik menerima keindahannya dari jiwa, 
jiwa dari akal, dan akal dari Yang Satu, dari yang ilahi. Plotinus mengatakan bahwa 
kita harus naik ke apa yang setiap jiwa cita-citakan, yaitu kebaikan. Namun, 
ketinggian tertinggi, persatuan sempurna dengan Tuhan, tidak dapat dicapai 
melalui dialektika atau melalui pemikiran rasional. 

 

Penalaran, tetapi hanya melalui ekstasi, di mana orang yang merenung menyatu 
dengan apa yang direnungkannya, sehingga menjadi Tuhan. Demikianlah kenaikan 
dijelaskan, dan seluruh kenaikan berlandaskan pada prasangka yang telah kita 
lihat dalam Orfisme, bahwa jiwa memiliki sesuatu yang ilahi, dan bahwa ia telah 
terjerat dalam materi. Dan dalam hal ini, Plotinus berusaha menunjukkan bahwa 
jiwa secara alamiah baik, dan bahwa yang eksternal adalah buruk dan merupakan 



50  

konsekuensi dari keterikatan jiwa dengan materi. Dengan demikian, ajaran 
Plotinus dapat diringkas dalam penurunan dan kenaikan, di mana Eros menguasai 
kedua jalan tersebut. 

Kita mungkin bertanya-tanya seberapa autentik penurunan yang dipaparkan di 
sini. Mungkin hal pertama yang dapat kita katakan adalah bahwa Plotinus tertarik 
pada proses kosmologis yang membawa kita ke sini, bagaimana situasi ini terjadi. 
Sehubungan dengan keselamatan, Plotinus hanya tertarik pada kenaikan, pada 
gerakan menuju yang ilahi. Komunikasi dengan yang ilahi bukanlah dengan Tuhan 
datang kepada manusia, melainkan sebaliknya, manusia yang mendaki melalui 
Eros menuju Yang Satu. Dan dalam deskripsi tentang penurunan, sebenarnya 
tidak ada penurunan dari yang ilahi. Yang ilahi tetap berada dalam 
transendennya, tidak bergerak. Ketika yang lebih tinggi memberikan kepada yang 
lebih rendah, ia melakukannya tanpa pernah tunduk pada kondisi di mana yang 
lebih rendah berada, tetapi tetap sepenuhnya pasif, pengaruhnya selalu pasif. 
Bagi Plotinus, yang ilahi adalah mandiri dan tidak pernah manifestasi dari 
kedamaian-Nya yang mulia. Tidak ada turun yang spontan. Turun bukanlah 
tindakan kerendahan hati ilahi, melainkan jatuhnya jiwa ke dalam dosa dan 
kesalahan. Plotinus menyatakan bahwa siapa pun yang turun ke tingkat yang lebih 
rendah melakukannya secara tidak sengaja, dan hal itu merupakan bukti 
kelemahan dan ketidakmampuan, sesuatu yang mustahil dalam yang ilahi. Konsep 
bahwa yang ilahi sebenarnya turun adalah mustahil. Oleh karena itu, penurunan 
Plotinus tidak memiliki kesamaan dengan Agape yang kita temukan dalam Injil. 
Sebaliknya, Plotinus menyerukan peningkatan manusia ke status manusia ilahi. 
Dengan demikian, kesimpulan yang dicapai oleh Plotinus adalah bahwa Tuhan 
adalah Eros. Dikatakan tentang Tuhan bahwa Dia adalah layak untuk dicintai, dan 
Dia sendiri adalah cinta, cinta terhadap diri-Nya sendiri, karena Dia hanya indah 
oleh diri-Nya sendiri dan dalam diri-Nya sendiri. Dengan demikian, Allah 
didefinisikan sebagai Eros, dan jalan terbuka di sini untuk membandingkan Allah 
yang adalah Eros dengan Allah yang kita temukan dalam Alkitab yang adalah 
Agape. Namun, sementara dalam Alkitab fakta bahwa Allah adalah Agape 
merupakan konsekuensi alami dari wahyu yang bertahap hingga mencapai 
puncaknya: “Allah adalah Agape”, hal yang sama tidak dapat dikatakan tentang 
Eros, karena dalam pemikiran Plato, Eros tidak dapat diidentikkan dengan yang 
ilahi. Allah bukanlah Eros dan Eros bukanlah Allah; bagi Plato, Eros adalah setan 
atau dewa setengah ilahi yang memandu kita dalam kenaikan kita menuju yang 
ilahi. 

Dengan demikian, pada pandangan pertama, sepertinya pernyataan Plotinus 
bahwa Tuhan adalah Eros merupakan penolakan terhadap gagasan Platon tentang 
Eros. Sepertinya demikian, namun melalui apa yang tampaknya merupakan 
perangkat dialektis, Plotinus melepaskan diri dari masalah tersebut. Yang dia 



51  

tegaskan secara mendasar adalah bahwa yang ilahi adalah kebaikan tertinggi, 
tujuan akhir dari segala kerinduan dan keinginan, dan seperti demikian, Tuhan 
sendiri tidak dapat memiliki kerinduan, keinginan, atau aspirasi terhadap apa pun, 
karena di dalam-Nya terdapat kesempurnaan dari segala yang diinginkan. Oleh 
karena itu, Eros tidak dapat diterapkan sebagai konsep terhadap Tuhan, tetapi, 
Plotinus menegaskan, Tuhan adalah Eros hanya bagi diri-Nya sendiri. Dengan cara 
ini, ia berhasil menerapkan konsep Eros pada Tuhan. Dalam konsepsi ini, Eros 
menjadi sumber dan tujuan akhir dari segala sesuatu. Di sini kita melihat 
perbedaan yang jelas antara Agape dan Eros. Ketika Eros diterapkan pada Tuhan, 
sifatnya yang tamak dan berpusat pada diri diterapkan begitu mendalam pada 
dirinya sendiri sehingga akhirnya menjadi cinta yang sepenuhnya terpusat pada 
kontemplasi keindahan dirinya sendiri, mengurangi dirinya menjadi 
ketidakgerakan. Jika kita meringkas ini, kita akan melihat bahwa gagasan bahwa 
Tuhan adalah Eros tidak memiliki makna kecuali jika diterapkan sebagai cinta 
terhadap diri sendiri. Menariknya, agama pagan kuno juga berbicara dalam 
mitosnya tentang akhir dari dewa mereka. Ada beberapa versi, tetapi pada 
dasarnya, Narcissus28 dilahirkan oleh dewa sungai Cephissus kepada seorang 
nimfa bernama Liriope. Liriope diberitahu oleh seorang nabi bahwa Narcissus 
akan mencapai usia tua jika ia gagal mengenali dirinya sendiri. Narcissus berubah 
menjadi pemuda yang sangat tampan, yang dicintai oleh semua orang. Namun, 
tidak ada seorang pun yang membalas cinta Narcissus. Suatu hari, saat Narcissus 
sedang berburu, ia pergi ke sebuah kolam air untuk minum. Saat ia membungkuk 
untuk minum, ia jatuh cinta pada pantulan dirinya sendiri. Ia begitu terpesona 
oleh sosok itu hingga tidak bisa bergerak. Ia menemukan gambaran itu indah 
seperti patung marmer. Tidak mampu melihat cintanya terbalas, tidak mampu 
meninggalkan gambaran dirinya sendiri, ia akhirnya bunuh diri dengan tenggelam 
ke dalam gambaran dirinya yang terpantul di air. Dan demikianlah, diramalkan 
tentang naga, ular tua yang duduk di atas banyak air: 

Yehezkiel 28: 8 Mereka akan membawamu ke dalam lubang, dan engkau 
akan mati seperti orang-orang yang dibunuh di tengah laut. 

 
Demikianlah kita mengakhiri pembahasan tentang konsep Eros, yang berasal dari 
agama-agama misteri kuno, kembali ke agama-agama Timur, ke Mesir dan Yunani 
kuno hingga penampilannya pada awal-awal Kristen. 

 
 

 

28 https://en.wikipedia.org/wiki/Narcissus_ (mitologi) 

https://en.wikipedia.org/wiki/Narcissus_(mythology)


52  

Kesimpulan 
Patut dicatat bahwa Nietzsche, pengagum filsafat superman, menggambarkan 
Kristen (Kristen primitif yang muncul dari Yesus dan murid-murid-Nya di dunia 
kuno) sebagai transvaluasi semua nilai kuno29. Pembalikan nilai ini, seperti yang ia 
katakan, benar-benar berarti perubahan radikal, dan perubahan itu dengan tepat 
berpusat pada pengenalan roh Agape. Dalam arti itu, Agape datang sebagai 
pukulan telak bagi sistem agama hukum Yahudi Farisi dan spiritualitas berbasis 
Eros dunia Helenistik, terutama, tetapi juga bagi dunia kuno secara keseluruhan. 

Dari sudut pandang sistem agama hukum Yahudi Farisi, sistem agama yang 
dominan di kalangan umat Allah pada masa itu, sudah jelas bahwa Allah 
mencintai orang-orang yang benar dan setia kepada-Nya, sementara Allah tidak 
mencintai orang-orang berdosa dan tidak benar. Ini adalah konsekuensi alami dari 
hubungan dengan Allah yang dibatasi oleh penurutan hukum, yaitu cara manusia 
menuju Allah. Namun, Yesus berkata, 

Markus 2:17 … Aku datang bukan untuk memanggil orang-orang yang 
benar, tetapi orang-orang berdosa agar bertobat. 

Dan alasan panggilan ini adalah kasih Agape Allah, yang oleh kodrat-nya sendiri 
berarti pengampunan dosa. Konsepsi ini sepenuhnya menutup pintu bagi 
hubungan legalistas dengan Allah, dan merupakan alasan konflik antara Yesus 
dan para Farisi, serta alasan penekanan Paulus terhadap perbuatan hukum. 
Namun, sama seperti Agape bertentangan dengan sistem agama hukum Yahudi, 
demikian pula ia bertentangan dengan skala nilai Helenistik kuno, yang rohnya 
adalah Eros. Seperti yang telah kita sebutkan, nilai-nilai Helenistik mengambil akar 
dari agama-agama misteri kuno. Bagi orang Yunani, jelas bahwa para dewa tidak 
mencintai. Mengapa mereka harus mencintai, jika mereka sudah memiliki segala 
yang mereka inginkan? Tanpa kebutuhan akan apa pun, tanpa keinginan yang 
tidak terpenuhi, mereka tidak membutuhkan cinta, artinya mereka tidak perlu 
memperoleh apa pun. Oleh karena itu, dewa Yunani hanya mementingkan diri 
sendiri. Dan melawan semua itu, Kristen datang untuk mengatakan bahwa Allah 
adalah cinta. Cinta ini, bagaimanapun, tidak memiliki sifat memperoleh (seperti 
cinta yang dipahami dan dijalani dalam konteks ini), tetapi bersifat melepaskan 
diri, mengorbankan diri, dan memberikan diri untuk ciptaan-Nya yang 
memberontak. Allah tidak mencintai untuk mendapatkan keuntungan apa pun, 
tetapi mencintai karena itulah cara-Nya ada, itulah sifat-Nya. Bagi orang Yunani, 
tidak ada tempat untuk persekutuan dengan Allah. Seperti yang dikatakan Plato, 
seorang dewa tidak memiliki hubungan dengan manusia. Namun, dalam Kristen, 

 

29  https://apologetics.fandom.com/wiki/Transvaluation_of_values 

https://apologetics.fandom.com/wiki/Transvaluation_of_values


53  

Agape berarti itu secara sangat persis—bahwa Allah ingin memiliki persekutuan 
dengan manusia. 

Kami menemukan bahwa para filsuf Yunani kadang-kadang berbicara tentang 
cinta yang dimiliki para dewa terhadap manusia. Namun, ketika kita mencari 
alasan di balik hal ini, kita masih melihat kontras yang besar dibandingkan dengan 
Agape Allah. Aristoteles sendiri menjawab hal ini ketika ia berkata, “Siapa pun 
yang hidup sesuai dengan akal budi akan menjadi objek khusus cinta para dewa.” 
Sebab, jika para dewa memiliki minat sedikit pun dalam urusan manusia, seperti 
yang sering dipikirkan manusia, kita harus mengasumsikan bahwa mereka hanya 
menemukan kesenangan dalam hal-hal yang terbaik dan paling mirip dengan diri 
mereka sendiri, yaitu akal budi, dan bahwa mereka memberi hadiah kepada 
mereka yang mencintai dan menghormati hal itu. ... Namun, jelas bahwa hal ini 
terdapat pada orang bijak. Oleh karena itu, dia lah yang paling dicintai oleh 
dewa.” Jelaslah bahwa cinta yang dijelaskan Aristoteles ini sepenuhnya 
bertentangan dengan Agape dalam Kristen. Paulus memberitahu kita sebagai 
berikut: 

1 Korintus 1: 27 Tetapi Allah telah memilih hal-hal yang bodoh di dunia ini 
untuk memalukan orang-orang yang bijak; dan Allah telah memilih hal-

hal yang lemah di dunia ini untuk memalukan hal-hal yang kuat; 28 Dan 
hal-hal yang hina di dunia ini, dan hal-hal yang dihinakan, telah dipilih 
Allah, bahkan hal-hal yang tidak ada, untuk menghancurkan hal-hal yang 
ada: 

Demikianlah, kita melihat bahwa Nietzsche benar ketika ia mengatakan bahwa 
Kristen adalah sebuah transvaluasi, sebuah perubahan dari semua nilai-nilai kuno. 
Nilai-nilai tersebut, baik yang berdasarkan agama Yahudi yang didasarkan pada 
kebenaran yang diperoleh melalui perbuatan hukum, maupun yang berdasarkan 
Helenisme atau agama-agama kuno, semuanya berangkat dari cara manusia 
menuju Allah, dari apa yang dilakukan manusia untuk masuk ke dalam 
persekutuan dengan Allah. Dan cinta Agape yang diwahyukan dan diajarkan oleh 
Kristuslah yang menghancurkan semua konsep-konsep tersebut. Kata-kata 
Nietzsche dalam hal ini begitu penting sehingga layak untuk dikutip secara 
harfiah: 

“Manusia modern, yang telah kebal terhadap semua terminologi Kristen, 
tidak lagi menghargai kemewahan yang mengerikan yang, bagi selera 
kuno, terdapat dalam paradoks formula ‘Allah di Salib’. Belum pernah 
ada di mana pun sebelumnya ada pembalikan yang begitu berani, belum 
pernah ada sesuatu yang begitu menakutkan, begitu menantang dan 
dapat ditantang, seperti rumusan ini; ia menjanjikan pembalikan nilai-
nilai kuno.” 



54  

Kita dapat melihat bagaimana minat Nietzsche terhadap masa kuno 
memungkinkannya untuk melihat perbedaan yang besar dan mendasar yang ada, 
di satu sisi, antara semua nilai-nilai masa kuno (baik pagan maupun di dalam umat 
Allah sendiri) dalam upaya mereka untuk menetapkan kebenaran mereka sendiri, 
dan Kristen yang baru saja muncul dari tangan Kristus, di sisi lain. 

Perbedaan filosofis yang mendalam ini telah diperhatikan dan ditekankan sejak 
awal Kristen, baik oleh teman maupun musuh. Oleh karena itu, Paulus berkata: 

1 Korintus 1:23 Tetapi kami memberitakan Kristus yang disalibkan, bagi 
orang Yahudi suatu batu sandungan, dan bagi orang Yunani kebodohan; 
24 Tetapi bagi mereka yang dipanggil, baik Yahudi maupun Yunani, Kristus 
adalah kuasa Allah dan hikmat Allah. 

Bagi orang Yahudi, hal itu merupakan skandal30 dan penghinaan, bukan hanya 
karena kesulitan mereka dalam memahami Mesias yang disalib, tetapi karena 
Kasih Karunia salib menghancurkan sistem nilai yang menjadi dasar hubungan 
keagamaan mereka. Dan di sini penting untuk menyadari apa yang menjadi 
landasan agama ini: agama yang didasarkan pada manusia, pada usaha manusia. 
Di sisi lain, bagi pikiran Helenistik, pemberitaan tentang Kristus dan Dia yang 
disalibkan, seperti yang dikatakan Paulus, adalah kegilaan murni, sepenuhnya 
bertentangan dengan skema nilai dan pemikiran pada masa itu, di mana manusia 
naik ke tingkat ilahi, sebuah teori evolusi pada zamannya. Pada saat yang sama, 
Kasih Karunia salib tampak sebagai sesuatu yang sepenuhnya ketidakadilan dan 
ketidakjujuran, tampaknya tidak memiliki ketegasan yang diperlukan untuk 
menangani dengan kejam mereka yang, menurut pandangan mereka, tidak 
pantas mendapatkannya. Oleh karena itu, bagi orang-orang kuno, Kasih Karunia 
salib sudah merupakan penistaan, karena ia mengungkapkan Allah sebagai lebih 
buruk daripada hakim-hakim manusia, mengingat perlakuan yang begitu murah 
hati dan belas kasihan terhadap para pendosa. Selain itu, hal itu bertentangan 
langsung dengan kekekalan, ketidakberubahannya, ketidakbusukannya, dan 
kekekalan ilahi. Dalam pikiran kuno, pemikiran utama Babel kuno dan modern 
adalah: 

 

30 Skandal dan batu sandungan dalam Perjanjian Baru adalah kata yang sama. 
Galatia 5:11 Tetapi *aku*, saudara-saudara, jika aku masih memberitakan sunat, mengapa aku 
masih dianiaya? Maka skandal salib telah dihapuskan. DARBY. 
4625. σκάνδαλον skandalŏn, skan´-dal-on (“skandal”); kemungkinan berasal dari turunan dari 
2578; tongkat perangkap (batang pohon yang bengkok), yaitu perangkap (secara kiasan: 
penyebab ketidakpuasan atau dosa):—kesempatan untuk jatuh (sebagai hal yang membuat 
tersandung), pelanggaran, hal yang menyinggung, batu sandungan. 
4624. σκανδαλίζω skandalizō, skan-dal-id´-zo (“menyebabkan skandal”); dari 4625; menjebak, 

yaitu membuat tersandung (secara kiasan tersandung [trans.] atau menggoda untuk berdosa, 
murtad, atau menimbulkan ketidakpuasan):—(membuat) menyinggung. 



55  

Daniel 2:11 … para dewa, yang tempat tinggalnya bukan di antara daging. 

Bagaimana mungkin keindahan, keharmonisan, kebahagiaan, kesempurnaan, dan 
keadaan Allah yang diberkati dapat dinodai dan dicemari dalam urusan manusia? 
Bagaimana mungkin Dia tidak hanya menodai diri-Nya sendiri tetapi juga 
merendahkan diri-Nya, dan meninggalkan kemandirian-Nya hingga rela memikul 
salib? Bagi pikiran Helenistik, hal itu adalah kegilaan, dan kritik-kritik terpusat 
pada poin-poin ini. Hal ini bahkan tercermin pada Saduki, yang tampaknya begitu 
terpengaruh oleh pemikiran Helenistik sehingga mereka menolak kebangkitan 
orang mati. Setelah mereka menyingkirkan materi, mengapa harus kembali 
kepadanya? 

 
Dan di sinilah kita ingin berhenti sejenak dan menilai dua filsafat ini, dua cinta, 
atau dua prinsip. Kita perlu melihatnya berdampingan, membandingkan dan 
kontraskan keduanya. 

Sekarang, Eros dan Agape jauh lebih dari sekadar dua gagasan cinta yang berbeda 
dan berlawanan. Pada kenyataannya, keduanya sepenuhnya, secara total, dan 
universal berlawanan satu sama lain. Hal ini tercermin dalam setiap aspek. Eros 
dan Agape adalah ekspresi khas dari dua jenis sikap hidup yang berbeda; mereka 
adalah dua jenis agama dan etika yang secara fundamental berlawanan. 
Keduanya mewakili dua aliran yang telah berjalan paralel sepanjang sejarah, 
kadang-kadang saling berhadapan, kadang-kadang bercampur. Masing-masing 
mewakili agama yang berbeda: Eros, agama egosentris versus Agape, agama 
teosentris. 

Dalam agama egosentris, hubungan keagamaan pada dasarnya didominasi oleh 
manusia. Jarak antara manusia dan yang ilahi tidaklah tak teratasi. Manusia 
bersifat ilahi, atau mungkin ia adalah makhluk ilahi, meskipun saat ini ia bingung, 
teralihkan, dan terperangkap oleh hal-hal indrawi di sekitarnya. Untuk menyadari 
dirinya sendiri, maka ia harus menuju ke yang ilahi, dan di situlah tujuan akhir, 
kepuasan, dan kebahagiaan manusia terletak. Oleh karena itu, antara manusia 
dan yang ilahi terdapat kontinuitas yang tidak pernah terputus, dan seberapa pun 
besar perbedaannya, tetaplah relatif. Menurut pemikiran ini, manusia dapat naik 
secara bertahap menuju keserupaan yang semakin mirip dengan Tuhan, dan 
mendekati yang ilahi secara bertahap. 

Di sisi lain, dalam agama teosentris, pusatnya adalah Tuhan. Antara Tuhan dan 
manusia terdapat perbedaan mutlak, sebuah garis yang tidak pernah dapat 
dilintasi dari sisi manusia ke sisi Tuhan. Setiap pemikiran manusia yang berusaha 
meninggikan dirinya ke tingkat ilahi hanyalah kesombongan yang besar, yang jauh 
dari mendekatkan manusia kepada Tuhan, melainkan merupakan tingkat tertinggi 



56  

dari kehidupan yang tidak bertuhan. Pemisahan antara Tuhan dan manusia adalah 
mutlak, sehingga manusia tidak memiliki kemungkinan untuk naik ke tingkat ilahi. 
Hanya Tuhan yang dapat menutup pemisahan itu, dan Ia melakukannya dengan 
mengutus Anak-Nya dalam rupa daging yang berdosa31, untuk memanggil dan 
menyelamatkan orang berdosa dan yang hilang. Persekutuan hanya mungkin jika 
Tuhan dalam kasih Agape-Nya berkenan kepada manusia, dan Ia melakukannya 
dengan mengutus Roh Anak-Nya. Inilah satu-satunya cara di mana manusia 
memiliki kesempatan untuk bersekutu dengan Tuhan. 

Agama adalah persekutuan dengan Tuhan, tetapi di sini kita melihat dua konsepsi 
yang sangat berbeda tentang persekutuan dengan Tuhan: satu berpusat pada 
manusia, egosentris, dan yang lain berpusat pada Tuhan, teosentris. Jika kita 
melihat sejarah pengalaman religius, dunia ini telah didominasi secara mutlak 
oleh agama-agama jenis egosentris. Sejak awal mula, mulai dari persembahan 
Kain, lalu Nimrod dan Menara Babel, melalui agama-agama misteri kuno dan 
mistisisme, semuanya berusaha mendekati keilahian dengan cara mereka dengan 
syarat-syaratnya sendiri. Dalam semua kasus, persekutuan dengan Tuhan adalah 
usaha manusia. Semua agama ini berusaha untuk membangkitkan dalam diri 
manusia keinginan dan kerinduan akan sesuatu yang transenden, untuk 
membebaskannya dari yang temporal dan fana, sehingga ia terbang dengan sayap 
jiwa ke dunia yang lebih tinggi, tempat asal jiwa itu sendiri. Di sisi lain, agama 
teosentris tidak pernah absen; jejak-jejaknya terlihat sepanjang Perjanjian Lama32, 
tetapi baru dengan kedatangan Kristus dan terputusnya panggung Kristen primitif 
para murid, agama ini mengambil peran sentral, dan dalam satu generasi ia 
menggulingkan dunia33, oleh kasih karunia dan kuasa Allah. Persis karakter 
teosentris inilah yang membentuk transvaluasi nilai-nilai kuno. 

Setelah melihat hal ini, kita kini dapat membandingkan dua sikap hidup yang 
sangat berbeda ini, dua jenis agama yang begitu bertentangan. Baik Eros maupun 
Agape mengekspresikan hubungan atau persekutuan manusia dengan yang ilahi, 
dan dengan demikian, mereka menentukan seperti apa kehidupan agama 
manusia dan hubungannya dengan sesama. 

 

 

31 Roma 8:3 
32 Misalnya, dalam Keluaran 32:31-32 
33 Kisah Para Rasul 17:6 



57  

Eros adalah keinginan, hasrat untuk 
memiliki. 

Agape adalah pemberian yang 
mengorbankan diri. 

Eros adalah gerakan ke atas. Agape turun. 

Eros adalah cara manusia menuju 
Tuhan. 

Agape adalah cara Allah kepada 
manusia. 

Eros adalah usaha manusia; ia 
mengasumsikan bahwa keselamatan 
manusia ada di tangannya. 

Agape adalah anugerah Allah; 
keselamatan adalah karya kasih ilahi. 

Eros adalah cinta yang egois, bentuk 
penegasan diri dari jenis yang paling 
mulia, tertinggi, dan paling luhur. 

Agape adalah cinta yang tanpa pamrih, 
ia tidak mencari kepentingannya 
sendiri, melainkan memberikan dirinya 
dengan bebas. 

Eros mencari kehidupan, kehidupan 
yang abadi dan ilahi. 

Agape hidup dalam kehidupan 
Tuhan, oleh karena itu ia berani 
kehilangan dirinya. 

Eros adalah keinginan untuk 
mengambil dan memiliki apa yang 
bergantung pada keinginan dan 
kebutuhan sendiri. 

Agape adalah memberi dan 
menyerahkan diri tanpa batas. 

Eros terutama adalah cinta manusia; 
Tuhan adalah objek cinta tersebut. 
Bahkan ketika dikaitkan dengan Tuhan, 
Eros ditiru dari cinta manusia. 

Agape adalah cinta Tuhan; Tuhan 
adalah Agape. Bahkan ketika dikaitkan 
dengan manusia, Agape diteladani dari 
cinta ilahi dan berasal dari Tuhan. 

Eros ditentukan oleh kualitas, 
keindahan, dan nilai objeknya. Ia tidak 
spontan, tetapi dipicu atau dimotivasi. 

Agape berkuasa atas objeknya, dan 
ditujukan kepada yang buruk maupun 
yang baik; ia spontan, melimpah, dan 
tanpa pamrih. 

Eros mengenali nilai dalam objeknya 
dan mencintainya. 

Agape mencintai, dan karenanya 
menciptakan nilai dalam objeknya. 

 
Sekarang, setelah memahami dengan jelas perbedaan makna Agape dan Eros, kita 
dapat kembali melihat dua perintah utama. 

Ketika kita berbicara tentang cinta, kita berbicara tentang hubungan antara subjek 
yang mencintai dan objek dari cinta tersebut. Dengan demikian, kita dapat 
melihat tiga dimensi pribadi, yang terkait dengan perintah utama, tetapi kita akan 
memasukkan dimensi keempat mengingat penerimaannya yang luas di kalangan 
tertentu dalam tradisi Kristen. Dimensi terakhir dan keempat dimensi ini 



58  

sebenarnya bukan hubungan, karena hanya ada satu subjek, bukan dua. Keempat 
dimensi ini adalah: 

a. Cinta Allah kepada manusia 

b. Cinta manusia kepada Allah 

c. Cinta manusia kepada sesama 

d. Cinta diri. 

Mari kita lihat masing-masing secara lebih mendalam: 

a. Cinta Allah kepada manusia: Membicarakan Eros, tidak masuk akal untuk 
membicarakan cinta Allah. Sebenarnya, hal itu tidak mungkin, jika kita 
memikirkan apa artinya. Eros adalah suatu kenaikan; namun, bagi Allah (menurut 
Eros) tidak ada gerakan ke atas. Dalam Tuhan tidak ada kebutuhan atau 
keinginan, oleh karena itu tidak ada keinginan atau rindu untuk naik, dan Dia pun 
tidak dapat melakukannya. Dan bahkan lebih tidak mungkin bagi-Nya untuk dapat 
mencintai manusia, karena hal itu berarti turun dari kesempurnaan ilahi-Nya, dan 
ketika cinta semacam itu kadang-kadang di manifes, itu hanya karena keilahian 
yang ada dalam kemanusiaan. 

Di sisi lain, ketika kita melihat Agape, kecenderungan utamanya justru sebaliknya. 
Di sini, cinta Allah menjadi pusatnya. Semua cinta yang dapat disebut Agape 
hanyalah aliran cinta ilahi yang mengalir dari hati Allah. Agape berasal dari Allah, 
karena Allah adalah Agape. Agape adalah cinta yang turun tanpa batas, secara 
bebas dan murah hati, memberikan dari kelimpahan-Nya. 

b. Cinta manusia kepada Allah: Dalam Eros, kita menemukan cinta kepada Allah; 
manusia bangkit mencari Allah untuk memperoleh bagiannya dari kekayaan dan 
kelimpahan ilahi. Di sini, kecenderungan naik Eros mengungkapkan hidupnya 
sendiri; keinginan dan kebutuhan manusia terpuaskan dalam kepenuhan ilahi. 
Dengan demikian, cinta Eros ditunjukkan sebagai keinginan untuk memperoleh, 
nafsu yang mencari keuntungan ini. Karena Allah adalah kebaikan tertinggi, 
jumlah dari semua kebaikan yang dapat dibayangkan dan dipikirkan, wajar jika Dia 
menarik semua cinta dan keinginan kepada diri-Nya. Tentu saja manusia dapat 
mencintai sesuatu selain yang ilahi, tetapi siapa pun yang melakukan hal ini dan 
tidak melakukan hal yang lain, tidak memiliki pemahaman yang sejati tentang 
keinginannya dan tidak menyadari sifat yang sesungguhnya tak terpuaskan dari 
keinginan tersebut. Dalam kebutaannya, manusia memilih hal-hal yang rendah 
dan merampas dirinya sendiri dari kepuasan yang lebih tinggi. 

Di sisi lain, dalam Agape, cinta Allah menjadi pusat. 

Matius 22:37 Yesus berkata kepadanya, "Kamu akan mengasihi Tuhan, 

Allahmu, dengan segenap hatimu, dengan segenap jiwamu, dan dengan 



59  

segenap akal budimu." 

Cinta kepada Allah tidak pernah muncul secara spontan dalam arti bahwa cinta itu 
berasal dari manusia, tetapi cinta itu adalah cinta Allah yang dicurahkan dan 
dinyatakan dalam hidup kita oleh Roh Kudus; cinta itu adalah cinta yang telah 
Allah berikan kepada kita, dan oleh karena itu kita mencintai dengan cinta yang 
telah Dia berikan kepada kita. Kita mencintai karena Dia terlebih dahulu mencintai 
kita34. Dengan demikian, manusia menyerahkan diri sepenuhnya kepada cinta 
Allah, memberikan seluruh hatinya kepada Allah dalam pribadi Kristus. Dan 
demikianlah, konsep-konsep tersebut didefinisikan ulang. Cinta Allah bukanlah 
keinginan untuk memperoleh, melainkan berarti bahwa Allah dalam kasih 
karunia-Nya menerima manusia ke dalam persekutuan-Nya meskipun manusia 
tidak layak: Demikian pula, cinta yang kini diterima oleh manusia dinyatakan 
dalam hal ini, yaitu bahwa, dipengaruhi oleh cinta ilahi itu, dengan rasa syukur ia 
menyerahkan kehendaknya sepenuhnya dan menyerahkan dirinya, agar ia dapat 
sepenuhnya menjadi milik Allah. Dengan demikian, cinta kepada Allah menjadi 
sepenuhnya teosentris, di mana kehendak dan pilihan manusia dikecualikan. 
Manusia mencintai Allah, bukan karena dengan membandingkan dengan hal-hal 
lain ia menemukan-Nya lebih memuaskan daripada segala sesuatu, tetapi karena 
cinta Allah yang tanpa pamrih telah menguasai dan mengendalikan dirinya, 
sehingga ia tidak dapat melakukan apa pun kecuali mencintai Allah. Manusia tidak 
memilih Allah, tetapi Allah yang memilih manusia. Sebagai konsekuensi dari 
semua di atas, hal ini berdampak pada: 

c. Cinta manusia terhadap sesama: Dan di sini perbedaan antara Eros dan Agape 
menjadi semakin besar, meskipun dalam banyak kasus kosakata yang sama 
digunakan. Eros tidak mencari sesama manusia itu sendiri, tetapi hanya mencari 
sesama manusia sebagai sarana untuk kemajuan dirinya sendiri. Eros tidak fokus 
pada yang lain, tetapi berusaha melepaskan diri dari hubungannya dengan 
objeknya dan menggunakannya sebagai sarana, sebagai langkah naik lebih lanjut 
menuju keindahan mutlak. Objek cinta, dalam hal ini sesama manusia, harus 
disingkirkan. Cinta hanya ditujukan kepada objek-objek yang turut serta dalam 
keindahan ilahi. Oleh karena itu, cinta terhadap sesama tidak pernah menjadi 
cinta yang murni dan sederhana, tetapi selalu memiliki tujuan tersembunyi. 
Sesama hanyalah objek perantara dalam jalan menuju kesempurnaan, sementara 
objek akhir adalah Tuhan. Hanya sejauh objek turut serta dalam yang ilahi, dan 
hanya dalam hal itu, pantas untuk mencintai dia. Namun, yang sebenarnya 
menjadi objek cinta bukanlah seluruh manusia itu sendiri, melainkan ide ilahi di 
dalamnya, yang ilahi di dalamnya. Oleh karena itu, Eros berusaha untuk langsung 
beralih dari cinta terhadap sesama manusia ke cinta terhadap Tuhan. Oleh karena 
itu, cinta terhadap sesama manusia adalah tindakan yang terpuji, langkah yang 

 
34 1 Yohanes 4:19 



60  

mendekatkan saya kepada Tuhan, dan karenanya keharusannya. 

Cinta agape terhadap sesama, di sisi lain, memiliki karakter yang sepenuhnya 
berbeda. Cinta ini sepenuhnya ditujukan kepada sesama dalam keberadaan dan 
keadaannya, tanpa perhitungan atau pertimbangan lebih lanjut. Dan di sini kita 
bertanya pada diri sendiri, apa yang dapat mendorong seseorang untuk mencintai 
sesamanya dengan cara ini, tanpa tujuan tersembunyi? Apa yang dapat 
mendorong seseorang untuk mencintai musuhnya? Ketika tetangga saya adalah 
musuh saya, jelas saya tidak dapat menemukan alasan apa pun dalam diri saya 
sendiri untuk mencintainya. Kecuali cinta terhadap tetangga adalah sepenuhnya 
alamiah, tanpa motivasi apa pun, tanpa tujuan tambahan, termasuk untuk 
mendapatkan cinta Tuhan, maka cinta itu tidak dapat disebut Agape atau sesuai 
dengan model ilahi Agape. Mencintai tetangga dan musuh tidak memiliki sifat 
yang layak untuk membuat saya menjadi penerima cinta Tuhan. Sebenarnya, yang 
menghilangkan sifat layak pujian itu adalah justru mengetahui kasih Allah yang 
sepenuhnya tidak layak dan diberikan dengan bebas. Jika kita bertanya apa yang 
memotivasi Agape, kita hanya bisa mengatakan bahwa itu adalah Allah sendiri. 
Oleh karena itu, Allah bukanlah tujuan akhir dari kasih sesama, tetapi prinsip kasih 
yang diterima dari Allah terlebih dahulu. Allah, yang adalah Agape itu sendiri, 
memberikan agape. Dengan mencintai, Allah menanamkan cinta dalam diri 
penerima-Nya. Oleh karena itu, setiap orang yang dicintai oleh Allah dan telah 
membiarkan dirinya ditaklukkan dan dimiliki oleh cinta itu, tidak dapat tidak 
meneruskan cinta itu kepada sesama dan musuhnya. Dengan demikian, cinta 
Allah mengalir langsung kepada sesama. Dan akhirnya, mari kita lihat: 

d. Cinta diri: Eros pada dasarnya adalah cinta diri. Semua yang telah dikatakan 
sejauh ini sudah cukup untuk membuktikan hal ini. Tidak berlebihan untuk 
mengatakan bahwa cinta diri adalah dasar dari semua cinta yang membawa cap 
Eros. Dengan kata lain, semua cinta diri adalah Eros itu sendiri. Cinta kepada 
Tuhan dan cinta kepada sesama, serta segala bentuk cinta dalam konteks ini, pada 
akhirnya dikurangi menjadi segala sesuatu yang bermanfaat bagi diri sendiri. 
Bahkan dalam arti yang paling tamak dan spiritual, cinta kepada sesama 
dipandang sebagai langkah menuju persatuan yang lebih besar dengan Tuhan, 
suatu tindakan yang layak yang akan membawa kita kepada Tuhan. Dan cinta 
kepada Tuhan didasarkan pada keyakinan bahwa Tuhan adalah kepenuhan semua 
keinginan dan kebutuhan manusia. 

Agape, di sisi lain, menyingkirkan segala bentuk cinta diri. Kristen tidak mengakui 
cinta diri sebagai bentuk cinta yang sah. Cinta Kristen bergerak dalam dua arah: 
menuju Tuhan dan menuju sesama, dan lawan utama cinta yang mengalir bebas 
ini adalah cinta diri, yang harus sepenuhnya diserahkan kepada Tuhan, harus 
ditinggalkan. Cinta diri lah yang menjauhkan manusia dari Allah, mencegah dia 
untuk menyerahkan diri sepenuhnya, dan menutup hatinya terhadap sesama. 
Ketika seseorang mulai berbicara tentang cinta diri sebagai bentuk cinta ketiga, 



61  

dan dasar sejati cinta terhadap sesama, Agape menjadi kabur untuk 
menyesuaikan diri dengan Eros, dan karenanya Agape berubah untuk membawa 
karakteristik Eros sejak saat itu. Dengan demikian, itu bukan lagi Agape. 

 
Setelah melihat cinta dalam dimensi-dimensi ini, kita dapat menyimpulkan aspek-
aspek berikut. Penekanan pada Agape dan Eros berada di kutub yang berlawanan. 
Penekanan besar diberikan pada Eros dalam hal cinta diri. Eros menuntut 
pemenuhan kebutuhan dan keinginan diri sendiri. Dan di sini, ruang yang luas 
dapat ditemukan untuk cinta kepada Tuhan, karena Tuhan adalah yang tertinggi. 

Kebaikan dan pemberi manfaat utama bagi diri sendiri dalam pemenuhan setiap 
keinginan. Namun, ruang untuk cinta terhadap sesama lebih sempit; bahkan 
dapat dikatakan bahwa cinta terhadap sesama asing bagi Eros. Ketika pertama kali 
diperkenalkan, Eros muncul sebagai respons terhadap Agape yang dipraktikkan 
oleh komunitas Kristen. Ketika cinta Eros ditujukan kepada sesama, ia tidak 
pernah ditujukan kepada sesama itu sendiri, melainkan kepada konsep ide-ide 
keindahan atau dunia yang lebih tinggi yang dapat dilihat padanya, dan ia 
hanyalah sarana untuk mencapai dunia tersebut. Dan akhirnya, dalam Eros, tidak 
ada tempat untuk cinta kepada Tuhan, karena dalam Eros, Tuhan tidak mencintai. 

Agape, di sisi lain, bergerak ke arah yang berlawanan, karena Agape adalah cinta 
Allah yang sejati, itulah sebabnya ia menjadi sumber dan teladan cinta Kristen. 
Cinta ilahi ini, yang ciri khasnya adalah pengorbanan diri yang tak terbatas, 
memiliki kelanjutan yang tak terbatas dalam pengorbanan diri yang sepenuhnya 
dan total kepada Allah terlebih dahulu, sehingga menyatakan cinta kepada Allah. 
Sekarang, ini bukan lagi cinta yang egois dan serakah, yang begitu bertentangan 
dan tidak dapat didamaikan dengan penyerahan diri yang total dan tanpa syarat. 
Dan Agape terus berlanjut, tanpa batas, dalam cinta kepada sesama, membagikan 
berkat yang telah diterima. Di sini, tidak perlu mencari motivasi untuk mencintai 
sesama, karena telah menerima segala sesuatu dari anugerah, maka dari 
anugerah pula diberikan. Ini adalah cinta Allah yang ingin meluas dan menyebar 
ke seluruh dunia. Oleh karena itu, cinta diri tidak memiliki tempat dalam Agape. 

 
Dengan demikian, kita melihat bagaimana penekanan pada setiap dimensi 
diberikan oleh setiap jenis cinta: 

Agape Penekanan 

Cinta kepada Allah Total/Sempurna 

Cinta kepada Allah Pengorbanan diri tanpa batas 

Cinta kepada sesama Perpanjangan dari cinta kepada Allah 



62  

Cinta kepada diri sendiri Tidak ada 

Eros Penekanan 

  Cinta kepada Tuhan Tidak ada 

  Cinta kepada Allah Alami 

  Cinta kepada sesama  Hampir tidak ada, atau 

 sangat termotivasi 

Cinta diri Total/Sempurna 

 
Setelah menempatkan kedua sistem ini berdampingan dan membandingkannya, 
kita kini dapat menyadari bahwa terdapat seperangkat gagasan dan ajaran yang 
kompleks terkait dengan masing-masing konsep ini. Gagasan, ajaran, atau 
pemahaman ini merupakan bentuk di mana Eros atau Agape menemukan 
ekspresinya. Dengan ini, kami tidak bermaksud mengatakan bahwa siapa pun 
yang percaya pada hal ini atau itu memiliki agama tertentu. Kami tidak ingin 
menilai pengalaman pribadi; kami hanya ingin melihat konsep dan ide apa yang 
dibawa oleh masing-masing pemahaman cinta ini. Dan mungkin, tanpa disadari, 
beberapa ide atau konsep membawa pemahaman mendasar tentang cinta yang 
bahkan tidak pernah kita bayangkan. Dan ide-ide, keyakinan, dan konsep-konsep 
ini membentuk pengalaman religius dan kehidupan kita. 

Selain itu, dan bahkan lebih lagi jika kita melihat pengalaman pribadi, kita tidak 
menemukan pengalaman murni dari Agape. Pertama-tama, hal ini disebabkan 
oleh kondisi manusia yang telah rusak oleh dosa. Namun, dalam Kristus Yesus – 
Anak Tunggal Allah – kita menemukan Agape Allah; Dia adalah kasih Allah yang 
menjadi daging, Dia adalah Yang Terkasih. Itulah mengapa kita diundang untuk 
memandang-Nya35. Namun, jika kita melihat murni pada konsep-konsep, kita akan 
melihat bahwa ada ide-ide yang saling terkait dan berhubungan erat konsep 
Agape, di satu sisi, dan di sisi lain, terdapat ide-ide dan konsep-konsep lain yang 
terkait erat dan menemukan perkembangan paling subur dan alami di bidang 
Eros. Ide-ide dan konsep-konsep ini dapat diidentifikasi sebagai gejala yang 
menandakan keberadaan atau kecenderungan menuju salah satu sistem atau 
yang lain. 

1. Mungkin salah satu hal pertama yang telah kita sebutkan di atas adalah bahwa 
semua mistisisme sebenarnya termasuk dalam sistem keyakinan yang berakar 
pada Eros. Fokus utamanya adalah jalan manusia menuju Tuhan. Ini pada 
dasarnya adalah penyelamatan diri melalui kenaikan ke ilahi. 

 
35 Ibrani 12:2; 2 Korintus 3:18 



63  

Di sisi lain, agama wahyu jelas termasuk dalam konteks Agape. Hanya wahyu ilahi 
yang dapat menetapkan komunikasi dan persekutuan antara Tuhan dan manusia. 
Ini jelas merupakan cara Tuhan kepada manusia, Tuhan yang mengungkapkan 
diri-Nya dan memperkenalkan diri-Nya kepada manusia. 

2. Kontras antara Eros dan Agape sering juga digambarkan sebagai kontras 
antara perbuatan dan iman. Seperti yang telah kita lihat sebelumnya, kembalinya 
jiwa ke tempat asalnya digambarkan dalam Eros sebagai sebuah kenaikan. Dalam 
konteks ini, gambaran penggunaan tangga sangat umum dan dengan jelas 
mengekspresikan konsep bahwa tujuan manusia adalah berusaha mencapai dunia 
lain. Untuk mencapainya, manusia bergantung pada usaha dan pencapaiannya 
sendiri. Dalam hal ini, ia mulai mengembangkan konsep tentang kebajikan, 
persembahan, pemberian, atau perbuatan untuk memperoleh rahmat ilahi atau 
mencapai alam ilahi. Awal dari jalan itu terungkap dengan jelas dalam Kitab Suci. 
Demikianlah hal itu disampaikan kepada Hawa: 

Kejadian 3:5 … pada hari kamu memakannya, maka matamu akan 
terbuka, dan kamu akan menjadi seperti Allah, … 

Di sini kita melihat janji kenaikan, manifestasi kebutuhan dan upaya untuk 
memuaskan kebutuhan tersebut, merebut untuk mendapatkan nilai, dan 
membantu diri sendiri untuk menjadi seperti Allah. 

Dalam arti yang sepenuhnya berlawanan, Agape memiliki semangat sikap yang 
menerima. Itulah mengapa Agape selalu menyatakan diri secara intim dengan 
iman, karena itu bukanlah sesuatu yang manusia raih, tetapi sesuatu yang 
ditawarkan kepada manusia oleh kasih karunia Agape ilahi yang berasal dari atas. 
Oleh karena itu, sikap hati yang rendah hati dan menerima adalah sikap yang 
tepat dalam agama yang dipimpin oleh Agape. Oleh karena itu, kesaksian Alkitab 
memberitahukan kepada kita: 

Filipi 1:6 Kami yakin akan hal ini, bahwa Dia yang telah memulai 
pekerjaan yang baik di dalam kamu akan menyelesaikannya sampai pada 
hari Yesus Kristus: 

Dan 

Roma 1:17 Sebab di situlah kebenaran Allah dinyatakan, yaitu dari iman 
kepada iman, seperti yang tertulis: "Orang benar akan hidup oleh iman." 

 

3. Perbedaan mencolok lainnya berkaitan dengan harga diri. Eros dimulai dengan 
asumsi bahwa jiwa memiliki asal usul dan nilai ilahi. Jiwa adalah mutiara yang 
hilang dan ternoda, namun tetap mempertahankan nilainya yang abadi. Oleh 
karena itu, istilah-istilah yang berbeda digunakan, seperti jiwa sebagai bagian dari 
jiwa dunia, atau mistisisme yang berbicara tentang percikan ilahi. Bagi Eros, yang 



64  

membuat persatuan jiwa dengan yang ilahi menjadi mungkin adalah kesamaan 
dengan yang ilahi dalam jiwa – itulah yang menetapkan titik kontak. Tugas kita, 
dengan kata-kata Plotinus, adalah membawa yang ilahi dalam diri kita kembali ke 
yang ilahi dalam segala sesuatu. Dan kita menemukan konsep ini lagi di taman, 
karena orang tua pertama kita diberitahu hal ini. 

Kejadian 3:4 Dan ular itu berkata kepada perempuan itu, "Kamu pasti 
tidak akan mati." 

Agape, di sisi lain, dimulai dengan keyakinan akan ketidakberhargaan: ketika 
manusia jatuh, ia hilang. 

Yesaya 52:3 Sebab beginilah firman TUHAN: "Kamu telah menjual dirimu 
dengan harga yang sia-sia; dan kamu akan ditebus tanpa uang." 

Yesaya 50:1 Atau kepada siapa di antara para kreditor-Ku aku telah 
menjual kamu? Lihatlah, karena dosa-dosamu kamu telah menjual dirimu 
sendiri, … 

Dengan pilihannya sendiri, manusia akan binasa kecuali kasih Allah telah memulai 
pengorbanan-Nya yang tak terbatas untuk menyelamatkannya. Tidak ada yang 
dapat menyelamatkan manusia dari dirinya sendiri, tetapi hanya kasih Allah. 
Dengan berdosa, manusia menjual dirinya sendiri dan menjadi budak musuh 
Allah. Dengan memilih kebohongan ular, dengan mencari kepentingan sendiri, 
dengan berusaha memperoleh identitas dan nilai baru melalui hal-hal yang 
dilarang, dengan memilih kasih diri sendiri daripada Firman Allah, manusia 
menjadikan dirinya sendiri tidak berguna dan menjadi musuh Allah. 

Roma 3:12 Mereka semua telah menyimpang dari jalan, mereka semua 
menjadi tidak berguna; tidak ada yang berbuat baik, tidak ada seorang 
pun. 

Matius 15:18 Tetapi apa yang keluar dari mulut berasal dari hati; dan 

itulah yang menajiskan manusia. 19 Sebab dari hati keluar pikiran-pikiran 
jahat, pembunuhan, perzinahan, percabulan, pencurian, kesaksian dusta, 
dan hujatan: 

Roma 8:7 Karena pikiran daging adalah musuh Allah: sebab ia tidak 
tunduk kepada hukum Allah, dan memang tidak dapat. 

 

Manusia telah menghancurkan identitasnya sebagai anak-anak terkasih Allah dan 
menukarnya dengan kehinaan dan perbudakan dosa. Identitas sejati kita telah 
hilang. Namun, di situlah titik temu dengan Allah, karena Allah datang untuk 
mencari apa yang hilang. Allah datang untuk menyelamatkan yang hilang; Allah 
datang untuk menyembuhkan yang sakit; Ia datang untuk berteman dengan yang 



65  

bermusuhan. Oleh karena itu, segala pikiran tentang nilai jasanya ditolak. Dan 
dalam kasih dan pengorbanan Allah, Ia menciptakan nilai dalam kemanusiaan. 
Nilai manusia terletak pada fakta bahwa Allah mengasihi dia, meskipun dalam 
kondisinya yang demikian. 

4. Kontras berikutnya yang kita perhatikan adalah terkait dengan pandangan etis. 
Dari sudut pandang Eros, terdapat dualisme antara baik dan buruk, serta dualisme 
antara roh dan materi. Dan pemikiran bahwa roh selalu baik dan materi selalu 
jahat diungkapkan dengan berbagai cara. Menurut Eros, jiwa itu sendiri baik 
secara alamiah, tetapi ia berada di bawah kekuasaan tubuh seperti dalam penjara, 
dan hal ini memperkuat konsep tubuh sebagai akar dari segala kejahatan. 
Pekerjaan manusia adalah untuk karenanya membebaskan diri dari belenggu 
indra. Dalam arti itu, kebajikan di dunia Eros memiliki karakter asketis36 yang kuat. 
Kejahatan terletak pada pemusatan perhatian pada hal-hal dunia bawah, hal-hal 
indra, sementara kebaikan terletak pada pemusatan perhatian pada hal-hal 
spiritual yang transenden. Konversi manusia, menurut Eros, terdiri dari konversi 
keinginan. Keinginan yang dahulu ditujukan pada indra kini ditujukan pada hal-hal 
spiritual yang transenden. 

Di sisi lain, visi Agape sangat berbeda. Di sini, pertentangan antara baik dan jahat 
dipahami lebih dalam hal kehendak. Dosa itu sendiri tidak ada hubungannya 
dengan tubuh. Dosa adalah penyimpangan kehendak; ia adalah kejahatan, 
ketidaktaatan terhadap Allah; ia adalah pemberontakan yang berpusat pada diri 
manusia sendiri terhadap Allah. Konversi, oleh karena itu, memiliki makna yang 
sangat berbeda. Ia tidak lagi berarti sekadar perubahan keinginan, tetapi 
perubahan hati, di mana kehendak egois dimatikan dan kuasa Roh Kudus 
melahirkan kehendak teosentris—kehendak yang diarahkan oleh Allah. 

Konflik antara kedua konsep ini terlihat jelas, misalnya, dalam konsepsi Yesus, 
Anak Allah. Salah satu poin yang kontroversial adalah inkarnasi. Dalam agama 
Babel yang akhirnya menguasai dunia sepenuhnya, yang berpusat pada Eros, kita 
membaca bahwa: 

Daniel 2:11 … para dewa, yang tempat kediaman-nya bukan di antara 
manusia. 

Selain itu, kita membaca: 

1 Yohanes 4:1 Saudara-saudara yang kekasih, janganlah percaya kepada 
setiap roh, tetapi ujilah roh-roh itu untuk mengetahui apakah mereka 

berasal dari Allah: karena banyak nabi palsu telah muncul di dunia. 2 
Demikianlah kamu mengenal Roh Allah: Setiap roh yang mengaku bahwa 

Yesus Kristus telah datang dalam daging adalah dari Allah:3 Dan setiap 

 
36 Praktik akan disiplin yang sangat tajam, menghilangkan semua jenis kenikmatan 



66  

roh yang tidak mengaku bahwa Yesus Kristus telah datang dalam daging 
bukanlah dari Allah: dan inilah roh antikristus, yang telah kamu dengar 
akan datang; dan bahkan sekarang sudah ada di dunia. 

Dengan demikian, kita melihat bahwa pertempuran antikristus adalah untuk 
secara tegas menyangkal bahwa Kristus telah datang dalam rupa manusia. Roh 
antikristus menyangkal bahwa Kristus dapat menampakkan diri-Nya dalam rupa 
manusia. Dalam pemahaman yang benar tentang Eros, tidak mungkin Allah 
tinggal bersama manusia. Tidak mungkin Allah mendekati manusia berdosa 
hingga sejauh menjadikan diri-Nya sama dengan mereka dalam pribadi Anak-
Nya37. Oleh karena itu, dalam pemikiran ini, beberapa orang bahkan sampai 
menyangkal kesaksian Alkitab dengan menempatkan syarat inkarnasi pada daging 
yang konon dimiliki Adam sebelum jatuh. Namun, Kitab Suci menyatakan: 

Yohanes 1:14 Dan Firman itu menjadi daging, dan diam di antara kita, … 

Roma 8:3 … Allah mengutus Anak-Nya sendiri dalam rupa manusia 
berdosa, dan untuk dosa, Ia menghukum dosa dalam daging: 

Filipi 2:6 Yang, walaupun dalam rupa Allah, tidak menganggap kesetaraan 

dengan Allah sebagai sesuatu yang harus dipegang erat:7 Tetapi Ia 
mengosongkan diri-Nya sendiri, dan mengambil rupa seorang hamba, 

dan menjadi serupa dengan manusia: 8 Dan ketika Ia ditemukan dalam 
rupa manusia, Ia merendahkan diri-Nya, dan menjadi taat sampai mati, 
bahkan sampai mati di kayu salib. 

Menjadi serupa dengan manusia berarti menjadi seperti manusia. Ia menjadi 
serupa dengan manusia hingga Ia menjadi keturunan Abraham dan Daud38. 

Ibrani 2:14 Sebagaimana anak-anak adalah peserta dalam daging dan 

darah, maka Ia juga turut mengambil bagian yang sama; … 16 Sebab 
sesungguhnya Ia tidak mengambil kodrat malaikat, tetapi Ia mengambil 

keturunan Abraham. 17 Oleh karena itu, dalam segala hal Ia harus 
menjadi sama dengan saudara-saudara-Nya, … 

 

 

Demikianlah kita melihat bahwa kehendak Allah adalah mendekati yang hilang 
dan terpisah, hingga mengambil kondisi mereka dan mencari rekonsiliasi, dan Ia 
melakukannya tanpa dosa. 

5. Jika kita bertanya pada diri sendiri apa yang membangkitkan cinta dalam diri 
manusia, kita memiliki dua pandangan yang sama sekali berbeda. 

 
37 Filipi 2:6-8 
38 Roma 1:3 



67  

Keindahan ilahi yang menarik jiwa dalam Eros, dan membangkitkan serta 
menggerakkan daya tarik tersebut. 

Di Agape, di sisi lain, cinta Allah yang ditunjukkan kepada manusia dan dicurahkan 
oleh Roh-Nya lah yang mendorong manusia untuk menyerahkan diri sepenuhnya 
kepada Allah karena ia menyadari bahwa ia tidak memiliki apa pun di luar Allah, 
segala sesuatu telah diberikan kepadanya. Oleh karena itu, 

2 Korintus 5:14 … kasih Kristus menyelimuti kami … 

Kekuatan yang memaksa dari Agape tidak ditemukan dalam penggunaan rasa 
takut untuk memaksa seseorang mencintai-Nya. Itulah mengapa dikatakan: 

Zakharia 4:6 … Bukan dengan kekuatan, bukan dengan kuasa, tetapi 
dengan Roh-Ku, firman TUHAN semesta alam. … 

Ibrani 2:14 Karena anak-anak adalah peserta daging dan darah, maka Ia 
juga turut mengambil bagian yang sama; supaya melalui kematian-Nya Ia 
dapat menghancurkan dia yang mempunyai kuasa atas maut, yaitu Iblis; 
15 Dan membebaskan mereka yang sepanjang hidupnya menjadi budak 
karena takut akan maut. 

1 Yohanes 4:17 Di sinilah kasih kita menjadi sempurna, yaitu supaya kita 
berani pada hari penghakiman: karena sebagaimana Ia adalah, 

demikianlah kita di dunia ini. 18 Tidak ada ketakutan dalam kasih; tetapi 
kasih yang sempurna mengusir ketakutan: karena ketakutan membawa 
siksaan. Barangsiapa takut, ia tidak sempurna dalam kasih. 

Kekuatan yang memikat dari Agape terdapat dalam pengorbanan diri dan 
kesediaan untuk menderita demi musuh-musuhnya. 

6. Selain itu, ketika kita berbicara tentang jiwa, dalam Eros, keabadian jiwa 
selalu hadir. Keabadian adalah atribut yang tepat bagi jiwa, yang hanyalah saksi 
dari asal usul ilahinya. Yang diperlukan hanyalah jiwa membersihkan diri dari 
perbudakan terhadap indra agar dapat kembali ke asal usul ilahinya. Kehidupan 
ilahi yang abadi adalah kondisi alaminya. Oleh karena itu, keabadian jiwa adalah 
landasan esensial bagi agama berciri Eros. 

Dalam Agape, bagaimanapun, keabadian jiwa adalah konsep yang sepenuhnya 
asing. Sebagai gantinya, kita menemukan kebangkitan orang mati. Jika partisipasi 
dalam kekekalan mungkin bagi manusia, partisipasi itu tidak didasarkan pada 
kualitas alami apa pun dalam diri manusia, tetapi hanya pada tindakan yang 
dahsyat dari Allah. Hanya Allah yang dapat menjadikan orang berdosa menjadi 
benar, demikian pula, hanya Allah yang dapat menjadikan orang mati hidup. 
Kebangkitan dalam arti tersebut merupakan ciri khas sistem pemikiran Agape. 
Kematian adalah konsekuensi dari dosa manusia, dan kebangkitan adalah 
tindakan cinta yang timbul murni dari kehendak Allah. 



68  

7. Akhirnya, kita melihat bahwa ada dua konsepsi yang berbeda tentang Allah 
dalam sistem yang didasarkan pada Eros dan sistem yang didasarkan pada Agape. 

Dalam Eros, Tuhan dalam agama Kristen menampakkan diri-Nya sebagai 
Tritunggal, yaitu sebagai satu Tuhan, kesatuan dari tiga pribadi yang kekal. Dan 
tentu saja hal ini mungkin mengejutkan bagi sebagian orang. Namun, kami 
mengundang Anda untuk mempertimbangkan bukti-bukti ini dengan tenang. 
Dalam hal apa Eros menampakkan diri-Nya? 

Jika Allah benar-benar—dalam esensi-Nya yang paling mendasar—Allah 
yang "kasih" (Yohanes 3:16 dan 1 Yohanes 4:8), maka kita perlu 
mempertimbangkan implikasi-implikasi berikut. Apakah Allah yang telah 
ada sejak kekekalan masa lalu dan yang menciptakan kita menurut 
gambar-Nya yang penuh kasih—apakah Allah ini benar-benar dapat 
disebut kasih jika Ia hanya ada sebagai makhluk tunggal? Bukankah 
kasih, terutama kasih ilahi, hanya mungkin jika Dia yang menciptakan 
alam semesta ini adalah makhluk plural yang mengekspresikan "kasih" 
dalam kepluralan ilahi-Nya sejak kekekalan masa lalu?... Penganut 
Unitarian mengaku setuju dengan pernyataan bahwa 'Allah adalah kasih.' 
Namun, kata-kata 'Allah adalah kasih' tidak memiliki makna yang 
sesungguhnya kecuali jika Allah adalah setidaknya dua orang. Cinta 
adalah sesuatu yang dimiliki seseorang terhadap orang lain. Jika Tuhan 
adalah satu-satunya pribadi, maka sebelum alam semesta diciptakan, 
Dia bukanlah cinta. Sebab, jika cinta merupakan esensi dari Tuhan, Dia 
harus memiliki objek cinta yang kekal. Selain itu, cinta yang sempurna 
hanya mungkin terjadi antara yang setara. Sama seperti seorang pria 
tidak dapat memuaskan atau mewujudkan kekuatannya untuk mencintai 
dengan mencintai hewan-hewan yang lebih rendah, demikian pula Tuhan 
tidak dapat memuaskan atau mewujudkan cintanya dengan mencintai 
manusia atau makhluk apa pun. Karena Dia adalah yang tak terbatas, 
Dia harus memiliki objek cinta yang tak terbatas secara kekal, suatu 
alter ego, atau, dengan menggunakan bahasa teologi Kristen tradisional, 
seorang Putra yang sehakikat, se kekal, dan setara. 

 

[Allah] bersatu dan berasosiasi dalam diri-Nya sendiri, sepenuhnya 
independen dari alam semesta yang diciptakan, adalah mustahil bagi 
esensi yang tidak memiliki kepribadian. Hanya kesatuan pluralitas 
Tritunggal yang dapat menjelaskan hal ini, karena harus ada seseorang 
yang dapat dikenal. Demikian pula, harus ada seseorang yang dapat 
dicintai. Ada suatu masa ketika alam semesta tidak ada, dan jika 
kebahagiaan dan kesempurnaan Allah bergantung pada alam semesta, 
maka akan ada masa ketika Allah tidak sadar akan diri-Nya sendiri [atau] 



69  

tidak bahagia. Inspirasi dan akal sehat keduanya menuntut Allah 
Tritunggal yang terdiri dari Bapa, Anak, dan Roh Kudus”39. 

Kita menemukan dalam kata-kata ini esensi sejati Eros dalam Tritunggal, sebuah 
gema dari filsafat Yunani. Cinta benar-benar ada ketika ia menemukan nilai dalam 
objeknya. Deskripsi ini adalah cinta diri; di luar itu, dikatakan bahwa itu bukanlah 
cinta, atau ia tidak dapat menemukan kepuasan maupun mencapai 
kesempurnaannya. “Aku mencintaimu karena kamu seperti aku” adalah motto-
nya. Itulah mengapa Tritunggal diperlukan—karena itu adalah cinta diri. Oleh 
karena itu, dinyatakan bahwa Allah harus setidaknya dua pribadi. Itu adalah cinta 
diri, karena cinta hanya ditujukan kepada yang menjadi alter ego-nya. Cinta 
menemukan kesetaraan karakteristik, yang dalam Tritunggal didasarkan pada 
kuasa dan pengetahuan dan usia, bahwa cinta sejati benar-benar bisa terjadi. 
Hanya antara yang setara lah cinta yang sempurna mungkin terjadi. Ini adalah 
penolakan terhadap janji pasti yang diberikan kepada manusia untuk menerima 
cinta Agape yang sempurna dan murni dari Allah: 

Roma 8:32 Dia yang tidak menyayangkan Anak-Nya sendiri, tetapi 
menyerahkan-Nya untuk kita semua, bagaimana Dia tidak akan 
memberikan segala sesuatu kepada kita bersama-Nya? 

1 Yohanes 14: 17 Di sinilah kasih kita menjadi sempurna, yaitu supaya kita 
berani di hari penghakiman: karena sebagaimana Ia adalah, demikianlah 

kita di dunia ini. 18 Tidak ada ketakutan dalam kasih; tetapi kasih yang 
sempurna mengusir ketakutan: karena ketakutan membawa siksaan. 
Barangsiapa takut, ia tidak sempurna dalam kasih. 

Jelaslah bahwa Kristen modern telah mengambil pengaruh dari filsafat Yunani 
dalam konsepsi tentang Allah dan terus mengambil pengaruh darinya untuk 
membangun agamanya. 

“Memang, pendekatan Kristen kontemporer terhadap doktrin Allah 
sering kali diframing sebagai dukungan, modifikasi, atau penolakan 
terhadap teisme klasik dalam berbagai bentuknya” 40. 

Dan hal ini berlaku juga untuk ajaran-ajarannya yang lain, misalnya ketika Agape 
didefinisikan dengan sifat-sifat Eros. 

“Kasih. Gr. agape, ‘cinta,’ jenis cinta yang lebih tinggi, yang mengakui 
nilai dalam diri atau objek yang dicintai; cinta yang didasarkan pada 
prinsip, bukan emosi; cinta yang tumbuh dari rasa hormat terhadap 

 
39 Whidden, W., Moon J., Reeve, J., Trinity, (2008). 

40 John Peckham, (2020), The Doctrine of God, halaman 21, T&amp;T CLARK, Bloomsbury 

Publishing Plc. 



70  

kualitas yang patut dikagumi dari objeknya. Cinta ini adalah yang terlihat 
antara Bapa dan Yesus (lihat Yohanes 15:10; 17:26); ini adalah cinta 
penebusan Allah bagi umat manusia yang hilang (lihat Yohanes 15:9; 1 
Yohanes 3:1; 4:9, 16); ini adalah kualitas khusus yang ditunjukkan dalam 
pergaulan antar Kristen (lihat Yohanes 13:34, 35; 15:12-14); ini digunakan 
untuk menandakan hubungan orang percaya dengan Allah (lihat 1 
Yohanes 2:5; 4:12; 5:3). Kasih kepada Allah ditunjukkan melalui 
kesesuaian dengan kehendak-Nya; ini adalah bukti kasih (lihat Yohanes 
2:4, 5). Lihat Catatan Tambahan pada Mazmur 36; lihat pada Matius 
5:43, 44.” 41 

Namun, bukankah cara manusia menuju Allah adalah dengan meninggalkan 
wahyu demi memanfaatkan filsafat? Perjuangan yang telah merasuki sejarah 
Kristen, yang tidak akan kita bahas di sini, di mana Eros merasuki konsep murni 
cinta Agape yang diwahyukan oleh Yesus Kristus dan para rasul-Nya, menodainya 
dalam lumpur cinta diri, juga menemukan ekspresinya dalam tubuh terbesar 
Kristen. Yohanes Paulus II dalam Teologi Tubuh pada Audiensi Umumnya 
menegaskan: 

“… bahwa kepenuhan Eros, yang berarti aspirasi roh manusia menuju 
yang benar, baik, dan indah, sehingga yang erotis juga menjadi benar, 
baik, dan indah. Oleh karena itu, etos harus menjadi bentuk konstitutif 
Eros” 42. 

Dan ensiklik pertama Benediktus XVI tepatnya membahas masalah eros: 

“Dalam kritik terhadap Kristen yang dimulai pada masa Pencerahan dan 
semakin radikal, unsur baru ini dianggap sebagai sesuatu yang 
sepenuhnya negatif. Menurut Friedrich Nietzsche, Kristen telah meracuni 
eros, yang meskipun tidak sepenuhnya hancur, secara bertahap 
degenerasi menjadi keburukan. Di sini, filsuf Jerman tersebut 
mengekspresikan persepsi yang luas: bukankah Gereja, dengan semua 
perintah dan larangan-larangannya, mengubah hal yang paling berharga 
dalam hidup menjadi kepahitan? Bukankah dia meniup peluit tepat 
ketika kegembiraan yang merupakan anugerah Pencipta 
m e n a w a r k a n  kebahagiaan yang sendirinya merupakan suatu cicipan 
ilahi? Tapi benarkah demikian? Apakah Kristen benar-benar 
menghancurkan eros? … Namun, Kristen sama sekali tidak menolak eros 
yang demikian; sebaliknya, ia menyatakan perang terhadap bentuk yang 
menyimpang dan merusak dari eros, karena deifikasi palsu eros ini 
sebenarnya merampas martabatnya dan mendegradasi 

 
41 Komentar Advent Hari Ketujuh, tentang 1 Korintus 13:1, Kasih. 
42  https://stmarys-waco.org/documents/2016/9/theology_of_the_body.pdf 

https://stmarys-waco.org/documents/2016/9/theology_of_the_body.pdf


71  

kemanusiaannya. … Dua hal muncul dengan jelas dari tinjauan singkat ini 
tentang konsep eros masa lalu dan masa kini. Pertama, terdapat 
hubungan tertentu antara cinta dan yang Ilahi: cinta menjanjikan 
keabadian, kekekalan—suatu realitas yang jauh lebih besar dan 
sepenuhnya berbeda dari keberadaan kita sehari-hari. Namun, kita juga 
telah melihat bahwa jalan untuk mencapai tujuan ini bukanlah dengan 
sekadar menuruti insting. Penyucian dan pertumbuhan dalam 
kedewasaan diperlukan; dan ini juga melewati jalan pengorbanan. Jauh 
dari menolak atau “meracuni” eros, hal-hal ini menyembuhkannya dan 
memulihkan kemegahannya yang sejati. Hal ini terutama disebabkan 
oleh fakta bahwa manusia adalah makhluk yang terdiri dari tubuh dan 
jiwa. Manusia benar-benar menjadi dirinya sendiri ketika tubuh dan 
jiwanya bersatu secara intim; tantangan eros dapat dikatakan benar-
benar diatasi ketika persatuan ini tercapai. … Memang, eros cenderung 
naik “dalam ekstasi” menuju Yang Ilahi, membawa kita melampaui diri 
kita sendiri; namun, karena alasan inilah ia membutuhkan jalan 
kenaikan, pengorbanan, penyucian, dan penyembuhan. … Sebagai 
bagian dari pertumbuhan cinta menuju tingkatan yang lebih tinggi dan 
penyucian batin, cinta kini mencari keabadian, dan hal ini terjadi dalam 
dua arti: baik dalam arti eksklusivitas (hanya orang tertentu saja) 
maupun dalam arti “selamanya”. Cinta memeluk seluruh keberadaan 
dalam setiap dimensinya, termasuk dimensi waktu. Hal ini tidak mungkin 
lain, karena janji cintanya mengarah pada tujuan definitifnya: cinta 
mengarah pada yang abadi. Cinta memang “ekstasi”, bukan dalam arti 
momen mabuk, tetapi sebagai perjalanan, eksodus berkelanjutan dari 
diri yang tertutup dan terpusat pada diri sendiri menuju pembebasan 
melalui pemberian diri, dan karenanya menuju penemuan diri yang 
autentik dan bahkan penemuan Allah … Kita telah melihat bahwa eros 
Allah bagi manusia juga sepenuhnya agape. … Dimensi filosofis yang 
perlu diperhatikan dalam visi Alkitab ini, dan pentingnya dari sudut 
pandang sejarah agama-agama, terletak pada fakta bahwa di satu sisi 
kita dihadapkan pada gambaran Tuhan yang murni metafisik: Tuhan 
adalah sumber mutlak dan akhir dari segala keberadaan; namun prinsip 
penciptaan universal ini—Logos, akal budi primordial—pada saat yang 
sama adalah seorang pencinta dengan segala gairah cinta sejati. Eros 
dengan demikian dimuliakan secara tertinggi, namun pada saat yang 
sama ia begitu dimurnikan sehingga menjadi satu dengan agape.”43 

Bukankah ini gambaran Tuhan filsafat, yang dipenuhi dengan Eros yang mencintai 
diri sendiri, jalan manusia menuju Tuhan? Dengan demikian, kita melihat dalam 

 
43 Benedicto XVI (2005), Deus Caritas Est. https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/encyclicals/documents/hf_ben-


72  

konsep Tuhan dalam Kristen modern ciri-ciri murni Eros. 

Namun di sisi lain, dalam Agape, Allah bukanlah Tritunggal44. Hanya ada satu 
Allah, Bapa45, dan Dia memiliki seorang Anak46, yang adalah Anak-Nya yang 
Terkasih47. Sebagai Anak Allah, Dia mewarisi segala sesuatu, termasuk nama 
Jehovah48; Dia adalah dari substansi yang sama dan menjadi Allah kita49, karena 
Bapa berkenan agar dalam Dia segala kepenuhan tinggal50. Dan kunci di sini, batu 
penjuru, adalah identitas Yesus sebagai Anak Tunggal Allah51. Bapa sungguh-
sungguh memiliki Anak untuk diberikan52, bukan diri-Nya sendiri, atau mitra atau 
teman seperti dalam Trinitas tri-theistik. Yang diutus dari Surga adalah Putra 
Tunggal, bukan yang lain. Fakta ini berusaha disembunyikan oleh semua sistem 
yang dipengaruhi oleh Eros. Inilah batu sandungan bagi mereka, dan banyak yang 

akhirnya meninggalkannya. Sebab, dalam kondisi sebagai Anak, terungkap bahwa 
segala sesuatu berasal dari Bapa53, bahwa Bapa telah mengasihi Anak dan 
memberikan segala sesuatu kepada-Nya, dan Anak pun menjadi pola ilahi bagi 
seluruh alam semesta, untuk pengakuan dan kemuliaan Allah. Anak, dalam 
kondisi-Nya sebagai Anak, dan oleh karena kondisi-Nya sebagai Anak, meniadakan 
atau menghilangkan setiap poin utama Eros. Anak adalah jalan Allah bagi seluruh 
ciptaan-Nya, termasuk terutama manusia dalam kondisi jatuh. Anak adalah 
pencipta dan penyempurna iman-Nya, oleh karena itu Ia adalah Amen54. Kepada 
Anak diberikan hidup dalam diri-Nya sendiri55 – itulah identitas-Nya, dan nilai-Nya 
adalah bahwa Bapa mengasihi-Nya dan menemukan kesenangan-Nya dalam-Nya. 
Cinta Bapa kepada Anak itulah yang membentuk pola dan undangan yang Yesus 
sampaikan kepada kita semua untuk berpartisipasi dalam persekutuan ini56, agar 
kita dapat mengenal dan berpartisipasi dalam cinta dengan mana Bapa mengasihi 
Anak sejak hari-hari kekekalan. Dan dalam kondisi-Nya sebagai Anak, Ia dapat 

 
44 Untuk studi lebih lanjut tentang topik ini, lihat: 
Adrian Ebens, The Return of Elijah, https://maranathamedia.com/book/view/the-return-of-elijah 
Daniel Bernhardt, A study on the Divinity https://maranathamedia.com/book/view/a-study-on-the-
divinity 
45 1 Korintus 8:6; Yohanes 17:3; Efesus 4:6 
46 Ibrani 1:5, 6; Yohanes 18:36-37 
47 Matius 3:17; Amsal 8:30 
48 Ibrani 1:1-4; Keluaran 23:20-21 
49 Yohanes 5:23; Titus 2:13 
50 Kolose 1:19 
51 Yohanes 3:16; Yohanes 5:18; 10:33-36; 1 Yohanes 5:10-12 
52 Yesaya 9:6; Roma 8:32 
53 1 Korintus 8:6; 2 Korintus 5:18 
54 Ibrani 12:2; Wahyu 3:14 
55 Yohanes 5:26 
56 1 Yohanes 1:3; Yohanes 17:20-23 

https://maranathamedia.com/book/view/the-return-of-elijah
https://maranathamedia.com/book/view/a-study-on-the-divinity
https://maranathamedia.com/book/view/a-study-on-the-divinity


73  

berkata, "Aku menyerahkan hidup-Ku dan Aku mengambilnya kembali57. Dengan 
demikian, kondisi Yesus sebagai Anak Allah dalam keilahian-Nya dan sebagai Anak 
Manusia menurut daging Daud58, merupakan batu penjuru, batu sudut kasih 
Agape. Sebab dalam kasih inilah ditunjukkan bahwa Allah mengutus Anak-Nya59 
.Dengan demikian, Anak adalah kasih Agape Allah yang terungkap. 

Kita dapat melihat semua konsep ini berputar di sekitar Eros di satu sisi dan Agape 
di sisi lain. Meskipun pengalaman individu dan kolektif manusia begitu penuh 
dengan ketidakkonsistenan, kemampuan untuk melihat konsep-konsep ini, asal-
usulnya, dari mana mereka berasal, dan apa yang menjadi dasar mereka, 
memungkinkan kita untuk melihat dua pusat pemikiran besar yang bertentangan. 
Pertanyaan besarnya jelas, apa yang akan kita lakukan tentang ini? Siapa yang 
akan kita ikuti? Semoga Allah membantu kita dan memberikan Roh Anak-Nya, 
yang berseru “Abba Bapa”60.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
57 Yohanes 10:19 
58 Roma 1:3 
59 1 Yohanes 4:9-10 
60 Galatia 4:6 



 

 

Paulus, ketika menjelaskan dampak dari pesan Kekristenan primitif yang murni, 

mengatakan: 

1 Korintus 1:19 Karena ada tertulis: "Aku akan membinasakan hikmat orang-orang 
bijak dan akan menghancurkan pengertian orang-orang yang berakal budi." 20 Di 

manakah orang bijak? Di manakah ahli Taurat? Di manakah ahli perdebatan dunia? 
Bukankah Allah telah menjadikan hikmat dunia ini bodoh? 21 Sebab, setelah dunia 

tidak mengenal Allah melalui hikmatnya sendiri, Allah berkenan menyelamatkan 
orang-orang percaya melalui kebodohan pemberitaan Injil. 22 Sebab orang Yahudi 

meminta tanda, dan orang Yunani mencari hikmat. 23 Tetapi kami memberitakan 
Kristus yang disalibkan, bagi orang Yahudi suatu batu sandungan dan bagi orang 

Yunani suatu kebodohan. 24 Tetapi bagi mereka yang dipanggil, baik Yahudi maupun 
Yunani, Kristus adalah kuasa Allah dan hikmat Allah. 25 Karena kebodohan Allah 
lebih bijak daripada manusia, dan kelemahan Allah lebih kuat daripada manusia. 

Kehidupan Kristus dan pekabaran-Nya mengguncang dunia kuno, baik orang-orang 

Yahudi yang saleh maupun dunia pagan dan intelektual yang pada waktu itu 

diwakili oleh orang-orang Yunani. Secara spesifik, apa isi pekabaran ini? Apa yang 

begitu mengganggu kedua kelompok yang sangat berbeda ini? Jawaban atas 

pertanyaan ini berpusat pada kasih Allah, dan apa yang dikhotbahkan dan dihayati 

oleh Kristus dan para rasul-Nya. Dalam buku kecil ini, kita menelusuri benang 

merah wahyu ini, dan melihat bagaimana kebohongan ular memberi kehidupan 

pada agama-agama misteri kuno, melompat ke filsafat Yunani, dan bercampur 

dengan filsafat masyarakat masa kini. Kita melihat dan membandingkan kedua 

filsafat ini dan menemukan dalam salib kasih Agape Allah. 


